
JPIM: Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisipliner 
Vol. 03, No. 01, Tahun 2026, Hal. 365-370 ISSN: 3089–0128 (online) 

365 |JPIM: Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisipliner 

Sejarah Perkembangan Agama Khonghucu di Indonesia 
 

Indah Amelia V Simanullang
1
,
 
 Isak Roiman Lumbantobing

2
,                                                

Winda Lovika Putri Silalahi
3
, Darwin bastian Ndraha

4 

 

1,2,3,4
Prodi PBK FISHK Institut Agama Kristen Negeri Tarutung, Indonesia 

e-mail: manullangindah57@gmail.com, isakroimanlumbantobing@gmail.com,  silalahiwinda55@gmail.com, 

darwindraha@gmail.com 

 

Article Info  ABSTRACT  

 

Article history: 

Received January 01, 2026   

Revised January 06, 2026   

Accepted January 08, 2026 

 This article analyzes the historical journey of Confucianism in Indonesia, 

which is closely linked to social and political dynamics, from the arrival of 

Chinese immigrants to its official recognition during the Reformation era. 

Confucianism not only functions as a belief system, but also as a foundation 

for ethics, cultural identity, and social solidarity for the Chinese-Indonesian 

community. However, in the context of national politics, its existence 

experienced systematic marginalization, particularly during the New Order 

era, through assimilation policies that restricted Chinese religious and 

cultural expression. This study aims to map the phases of political transition 

that have influenced the legal and social status of Confucianism in 

Indonesia. Using a critical historical approach and policy analysis, this 

study finds that the re-recognition of Confucianism under the administration 

of President Abdurrahman Wahid was an important turning point in the 

restoration of human rights and the strengthening of religious pluralism. 

Administrative discrimination that had persisted for decades began to 

gradually erode, although challenges related to inclusivity in education, 

public services, and bureaucracy still remained. The results of the study 

show that the resilience of the Confucian community, coupled with changes 

in the national political orientation after 1998, were the most important 

factors in restoring Confucianism's position in Indonesia's official religious 

map. This article concludes that the recognition of Confucianism reflects the 

maturity of Indonesian democracy in accommodating the civil rights of 

minority groups equally and non-discriminatorily within the framework of a 

modern multicultural democratic state. 

 

Keywords: 
Confucianism, New Order, Reform. 
 

This is an open access article under the CC BY-SA license.  

 
Article Info  ABSTRAK 

 

Article history: 

Received January 01, 2026   

Revised January 06, 2026   

Accepted January 08, 2026 

 

 Artikel ini menganalisis perjalanan historis agama Khonghucu di 

Indonesia yang erat dengan dinamika sosial dan politik, sejak 

kedatangan imigran Tionghoa hingga pengakuan resminya pada era 

Reformasi. Khonghucu tidak hanya berfungsi sebagai sistem 

kepercayaan, tetapi juga sebagai landasan etika, identitas budaya, 

dan solidaritas sosial bagi komunitas Tionghoa-Indonesia. Namun, 

dalam konteks politik nasional, eksistensinya sempat mengalami 

marginalisasi sistematis, khususnya pada masa Orde Baru, melalui 

kebijakan asimilasi yang membatasi ekspresi keagamaan dan 

kebudayaan Tionghoa. Penelitian ini bertujuan memetakan fase-fase 

transisi politik yang memengaruhi status hukum dan sosial agama 

Khonghucu di Indonesia. Dengan menggunakan pendekatan sejarah 

kritis dan analisis kebijakan, penelitian ini menemukan bahwa 

pengakuan kembali agama Khonghucu di bawah pemerintahan 

Presiden Abdurrahman Wahid merupakan titik balik penting dalam 

pemulihan hak asasi manusia serta penguatan pluralisme keagamaan. 

Diskriminasi administratif yang berlangsung selama beberapa 

dekade mulai berangsur terkikis, meskipun tantangan terkait 

inklusivitas dalam bidang pendidikan, pelayanan publik, dan 

birokrasi masih ditemukan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

resiliensi umat Khonghucu, disertai perubahan orientasi politik 

nasional pasca-1998, menjadi faktor paling  utama dalam 

mengembalikan posisi Khonghucu dalam peta keagamaan resmi 

Indonesia. Artikel ini menyimpulkan bahwa pengakuan terhadap 

 

Keywords: 

Khonghucu, Orde Baru, 

Reformasi. 

 

mailto:manullangindah57@gmail.com
mailto:isakroimanlumbantobing@gmail.com
mailto:silalahiwinda55@gmail.com
mailto:darwindraha@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


JPIM: Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisipliner 
Vol. 03, No. 01, Tahun 2026, Hal. 365-370 ISSN: 3089–0128 (online) 

366 |JPIM: Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisipliner 

agama Khonghucu mencerminkan kematangan demokrasi Indonesia 

dalam mengakomodasi hak-hak sipil kelompok minoritas secara 

setara dan nondiskriminatif Dalam kerangka negara demokratis 

multikultural modern. 

This is an open access article under the CC BY-SA license.  

 

Corresponding Author: 

 

Indah Amelia V Simanullang
1 

Prodi PBK FISHK Institut Agama Kristen Negeri Tarutung, Indonesia 

e-mail: manullangindah57@gmail.com 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

PENDAHULUAN 
 

Kehadiran agama Khonghucu di wilayah Nusantara memiliki sejarah yang sangat 

panjang, terkait erat dengan gelombang migrasi masyarakat dari Tiongkok daratan sejak 

beratus tahun yang lalu. Dari masa kerajaan-kerajaan klasik hingga masa kolonial Belanda, 

ajaran Khonghucu atau Ru Jiao telah dijadikan pedoman untuk kehidupan sehari-hari, norma 

sosial, dan praktik pemujaan nenek moyang. Dengan adanya pengaruh organisasi Tiong Hoa 

Hwee Koan (THHK) yang didirikan pada tahun 1900, ajaran Khonghucu mulai mendapatkan 

bentuk institusional modern di Indonesia. Organisasi ini tidak hanya berfokus pada 

pendidikan, tetapi juga berupaya menyucikan ajaran Khonghucu dari berbagai praktik 

takhayul, sehingga menguatkan posisi ajaran tersebut sebagai sebuah agama yang 

terorganisir
1
. 

Namun, setelah Indonesia meraih kemerdekaannya, posisi Khonghucu mengalami 

perubahan yang signifikan sebagai dampak dari kepentingan politik yang saling tarik. Di era 

Orde Lama, Presiden Soekarno memberikan pengakuan resmi melalui Keputusan Presiden 

No. 1 Tahun 1965 mengenai Pencegahan Penyalahgunaan dan Penodaan Agama
2
. Dalam 

kebijakan itu, Khonghucu secara jelas diakui sebagai salah satu kepercayaan yang dianut oleh 

masyarakat Indonesia. Pengakuan ini memberikan kesempatan resmi bagi penganut 

Khonghucu untuk melaksanakan ritual dan adat mereka dengan bebas sebagai bagian dari 

keragaman bangsa
3
. 

Kondisi berubah secara signifikan ketika pemerintahan Orde Baru di bawah Soeharto 

mengambil alih kekuasaan. Insiden G30S/PKI memunculkan rasa antipati yang besar 

terhadap orang Tionghoa, yang mengakibatkan adanya stigmatisasi terhadap ajaran 

Khonghucu sebagai sesuatu yang dianggap "asing" dan berhubungan dengan komunisme, 

meskipun dari sudut pandang teologis keduanya sangat berbeda. Melalui Instruksi Presiden 

No. 14 Tahun 1967, pemerintahan tersebut membatasi praktik agama dan tradisi Tionghoa 

hanya dapat dilakukan di dalam lingkungan keluarga. Secara administratif, Khonghucu 

dihapus dari daftar agama yang diakui di KTP, dan para pengikutnya dipaksa untuk memilih 

salah satu dari lima agama lain yang diterima oleh pemerintah pada waktu itu
4
. 

Tekanan ini berlangsung lebih dari tiga puluh tahun, menyebabkan luka dalam sejarah 

serta diskriminasi yang terstruktur terhadap para penganutnya. Perubahan signifikan terjadi 

setelah kejatuhan Orde Baru pada tahun 1998. Era Reformasi membawa semangat baru untuk 

                                                           
1

 Siem Hong Hun, Transmisi Budaya Dan Konsep Konfusianisme Dalam Kurikulum Pelajaran Agama 

Konghucu Di Indonesia‟, 2.2 (2025), 9–17. 
2
 Saifuddin; Almuntarizi. Firmansyah dan Ricky;Hamzah, „PANCASILA : Jurnal Keindonesiaan‟, Pancasila: 

Jurnal KeindonesiaanKeindonesiaan, 05.1 (2025), 2797–3018. 
3
 Mustofa Maulid dan Dina Marliana, „Proses Pengakuan Khc Zaman Gusdur‟, 2 (2001), 49–66. 

4
 Fittrya dalam Aryani, „Inpres No 14 Tahun 1967‟, 2.2 (2022), 1–12. 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:manullangindah57@gmail.com


JPIM: Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisipliner 
Vol. 03, No. 01, Tahun 2026, Hal. 365-370 ISSN: 3089–0128 (online) 

367 |JPIM: Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisipliner 

demokrasi yang mendesak penghapusan berbagai bentuk diskriminasi
5
. Di bawah naungan 

Presiden Abdurrahman Wahid (Gus Dur), hak-hak sipil bagi penganut Khonghucu kembali 

diakui
6
. Pemahaman mengenai sejarah ini sangatlah krusial karena menunjukkan bagaimana 

kebijakan pemerintah dapat membentuk atau merusak identitas suatu kelompok keagamaan. 

Sampai saat ini, meskipun secara hukum telah diakui, masih ada tantangan dalam pelaksanaan 

di level masyarakat dan pemahaman umum tentang jati diri Khonghucu sebagai agama yang 

tetap menjadi topik yang relevan untuk diteliti lebih lanjut dalam konteks keindonesiaan. 

 

Berdasarkan konteks tersebut, penelitian ini menetapkan permasalahan yang utama 

dan berfokus pada tiga hal penting, yaitu pertumbuhan organisasi keagamaan Khonghucu dari 

zaman kolonial sampai dengan awal kemerdekaan Indonesia, elemen-elemen politik yang 

menyebabkan terjadinya pengucilan dan pelarangan terhadap praktik agama Khonghucu 

selama era Orde Baru, serta proses pengembalian hak sipil bagi penganut Khonghucu di masa 

Reformasi beserta pengaruhnya terhadap integrasi sosial mereka dalam masyarakat 

multikultural Indonesia saat ini. Ketiga fokus pemasalahan ini dianalisis secara menyeluruh 

untuk memberikan wawasan yang lebih dalam tentang dinamika sejarah, posisi hukum, dan 

eksistensi agama Khonghucu dalam tatanan pemerintahan serta kehidupan sosial-politik di 

Indonesia dari waktu ke waktu. 

 

METODE PENELITIAN 

 

Jenis dan Pendekatan Penelitian 

Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif dengan perspektif sejarah. Pendekatan 

kualitatif dipilih dengan tujuan untuk mendalami evolusi agama Khonghucu di Indonesia, 

mulai dari kedatangannya, perkembangan komunitas penganut, hingga interaksi antara agama 

Khonghucu dan kebijakan pemerintah. Fokus dari penelitian ini tidak pada data numerik, 

melainkan pada pengertian dan konteks dari peristiwa-peristiwa sejarah yang terjadi. 

Perspektif sejarah digunakan untuk melacak perjalanan agama Khonghucu secara 

berurutan dari waktu ke waktu. Melalui cara ini, peneliti meneliti berbagai peristiwa 

signifikan, kebijakan pemerintahan, serta peran lembaga keagamaan yang berpengaruh 

terhadap posisi Khonghucu dalam masyarakat Indonesia. Selain itu, pendekatan deskriptif 

digunakan untuk memberikan penjelasan yang jelas dan detail tentang kondisi sosial, politik, 

dan budaya yang melatarbelakangi perkembangan tersebut 

Dalam pelaksanaannya, penelitian ini mengandalkan penelitian terhadap sumber-

sumber tertulis seperti buku sejarah, artikel jurnal, dokumen resmi pemerintah, dan tulisan 

akademik yang relevan. Data yang dikumpulkan kemudian dianalisis dengan cara membaca, 

membandingkan, dan menafsirkan konten dari sumber-sumber tersebut agar diperoleh 

gambaran yang komprehensif mengenai dinamika perkembangan agama Khonghucu di 

Indonesia. Dengan pendekatan ini, diharapkan penelitian dapat menyajikan pemahaman yang 

mudah dimengerti dan dapat dipertanggungjawabkan secara akademis. 

 

Lokasi dan Waktu Penelitian 

Penelitian ini dilakukan dengan basis kajian kepustakaan yang berfokus pada 

penelusuran sumber-sumber tertulis terkait sejarah perkembangan agama Khonghucu di 

Indonesia. Pengumpulan data utama dilaksanakan di Perpustakaan Institut Agama Kristen 

Negeri (IAKN) Tarutung serta Perpustakaan Kota Tarutung. Kedua lembaga tersebut dipilih 

karena memiliki koleksi referensi yang relevan, baik berupa buku sejarah, karya ilmiah, jurnal 

akademik, maupun dokumen pendukung yang berkaitan dengan kajian agama dan 

kebudayaan. 

                                                           
5
 Santi Aprilia  dan Pendahuluan, „Eksistensi Agama Khonghucu Di Indonesia‟, 1.1 (2017), 15–40. 

6
 Ibid 



JPIM: Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisipliner 
Vol. 03, No. 01, Tahun 2026, Hal. 365-370 ISSN: 3089–0128 (online) 

368 |JPIM: Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisipliner 

Pemilihan lokasi penelitian ini didasarkan pada sifat penelitian yang menekankan 

analisis historis dan dokumenter, sehingga tidak memerlukan observasi langsung ke lokasi-

lokasi sejarah perkembangan agama Khonghucu di berbagai wilayah Indonesia. Keterbatasan 

akses terhadap sumber primer lapangan menjadikan perpustakaan sebagai ruang penelitian 

yang efektif untuk menelusuri dinamika masuknya ajaran Khonghucu, proses pelembagaan 

keagamaan, serta hubungan antara agama dan kebijakan negara dari masa ke masa. 

Selain memanfaatkan sumber cetak, penelitian ini juga didukung oleh penggunaan 

sumber digital yang diperoleh melalui pangkalan data daring, repositori akademik, serta jurnal 

elektronik nasional maupun internasional. Integrasi sumber cetak dan digital dilakukan untuk 

memperluas perspektif analisis sekaligus meningkatkan ketepatan dan keandalan data yang 

digunakan. 

Pelaksanaan penelitian ini dirancang berlangsung selama kurang lebih empat bulan 

Septemer hingga Desemer. Rentang waktu tersebut mencakup tahap pengumpulan dan seleksi 

sumber, penilaian kritis terhadap data, proses penafsiran historis, hingga penyusunan laporan 

penelitian secara sistematis. Dengan perencanaan waktu tersebut, penelitian diharapkan dapat 

menghasilkan kajian yang mendalam, koheren, dan memenuhi standar akademik dalam studi 

sejarah agama di Indonesia. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 

Pelembagaan Khonghucu di Masa Awal (1900-1965) 

Eksistensi Khonghucu di Indonesia tidak terpisahkan dari kontribusi Tiong Hoa Hwee 

Koan (THHK) yang berada di Batavia. Pada awal abad ke-20, THHK menjadi penggerak 

utama dalam kebangkitan identitas Tionghoa dengan mengedepankan ajaran Khonghucu 

sebagai tanggapan terhadap diskriminasi dari penjajah dan usaha-usaha Kristenisasi.
7
. Pada 

fase ini, Khonghucu mulai didefinisikan secara lebih terstruktur sebagai agama (religion) 

dalam pengertian modern, bukan sekadar tradisi leluhur. klenteng-klenteng yang berfungsi 
sebagai pusat ibadah sekaligus interaksi sosial Munculnya klenteng-klenteng yang berfungsi 

sebagai pusat ibadah sekaligus interaksi sosial memperkuat posisi ini
8
. Setelah kemerdekaan, 

pemerintah RI melalui Kementerian Agama mengakui Khonghucu sebagai salah satu agama 

yang dilayani. Puncaknya adalah Penpres No. 1/1965 yang menempatkan Khonghucu setara 

dengan Islam, Kristen, Katolik, Hindu, dan Buddha
9
. 

 

Politik Diskriminasi Orde Baru (1967-1998) 

Pemerintah berdasarkan Presiden No. 1 Tahun 1965 menerapkan pendekatan 

keamanan dalam menangani keberagaman. Dalam Surat Edaran Menteri Dalam Negeri No. 

477/1978, pemerintah dengan tegas menyatakan bahwa Khonghucu tidak diakui sebagai 

agama tetapi sebagai suatu filosofi.
10

. Dampaknya sangat masif: 

1. Administrasi Kependudukan: Kolom agama di KTP bagi umat Khonghucu dikosongkan 

atau dipaksa diisi dengan agama lain, biasanya Buddha
11

. menyatakan bahwa Khonghucu 
bukanlah agama melainkan paham filsafat 

2. Perkawinan: Pernikahan secara Khonghucu tidak dapat dicatatkan di Kantor Catatan 

Sipil, menyebabkan anak-anak mereka sulit mendapatkan akta kelahiran. 

3. Pendidikan: Siswa beragama Khonghucu tidak mendapatkan akses pendidikan agama di 

sekolah negeri. 

                                                           
7
 Dwi Susanto," Pesan Ayah Lie Kim Hok : Dalam membangkitkan agama konghucu di Indonesia Era 1900-an 

(Surakarta: Universitas Sebelas Maret, 2020), hlm. 58–84.. 
8
 Mely G. Tan, The Social and Cultural Dimensions of the Role of Ethnic Chinese in Indonesian Society, (1990) 

9
 Mahkamah Konstitusi, Agama, Negara, Dan Hak Asasi Manusia: Proses Pengujian UU No. 1/PNPS/1965 

Tentang Pencegahan Penodaan Agama, (Jakarta: Mahkamah Konstitusi) 
10

 Santi Aprilia, Op. Cit., hlm. 20. 
11

 Edi Junaedi, Potret Umat Agama Khonghucu Di Indonesia, 2019. 



JPIM: Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisipliner 
Vol. 03, No. 01, Tahun 2026, Hal. 365-370 ISSN: 3089–0128 (online) 

369 |JPIM: Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisipliner 

Marginalisasi ini adalah bentuk "genosida budaya" di mana negara berupaya 

menghapus identitas khas Tionghoa demi integrasi nasional yang monolitik. Organisasi 

MATAKIN pun ruang geraknya sangat terbatas dan berada di bawah pengawasan intelijen
12

. 

 

Era Reformasi dan Restorasi Hak Sipil 

Runtuhnya Orde Baru menghasilkan pergeseran cara berpikir. Presiden Abdurrahman 

Wahid menganggap bahwa larangan terhadap Khonghucu merupakan pelanggaran hak asasi 

manusia yang serius
13

. Melalui Keputusan Presiden Nomor 6 Tahun 

2000, semua bentuk larangan pada ekspresi budaya Tionghoa dihapuskan. Hal ini diikuti 

dengan pengakuan kembali ajaran Khonghucu sebagai salah satu agama resmi. Perubahan 

besar terjadi ketika Presiden Megawati Soekarnoputri menetapkan Tahun Baru Imlek sebagai 

hari libur nasional pada tahun 2003
14

. 

Pemulihan hak sipil ini diteruskan pada era kepemimpinan Presiden SBY 

dengan disahkannya Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2006 mengenai Administrasi 

Kependudukan, yang secara resmi memberikan izin untuk mencantumkan agama 

Khonghucu pada Kartu Tanda Penduduk
15

. Di bidang pendidikan, Peraturan Menteri Agama 

No. 16 Tahun 2010 memberikan dasar hukum bagi penyelenggaraan pendidikan agama 

Khonghucu di sekolah.
16

 

 

Tantangan Pasca-Pengakuan 

Walaupun aturan sudah jelas, pelaksanaan di lapangan masih menemui berbagai 

tantangan. Terbatasnya jumlah pendidik agama Khonghucu dan adanya berbagai hambatan 

administratif di beberapa wilayah dalam pencatatan sipil menunjukkan bahwa upaya inklusi 

belum sepenuhnya berhasil
17

. Namun, keberadaan Khonghucu saat ini telah menjadi simbol 

kembalinya nilai-nilai pluralisme di Indonesia. Klenteng kini tidak lagi tersembunyi; perayaan 

Imlek dan Cap Go Meh telah menjadi aset wisata budaya nasional yang dirayakan oleh lintas 

etnis
18

, menandakan bahwa Khonghucu telah kembali ke pangkuan ibu pertiwi sebagai bagian 

yang sah dari bangsa Indonesia. 

 

KESIMPULAN 

Sejarah agama Khonghucu di Indonesia adalah kisah tentang perjuangan untuk 

mempertahankan identitas di tengah situasi politik yang tidak stabil. Dari periode puncak 

intelektual di awal abad ke-20 sampai masa kelam penindasan yang terjadi di bawah Orde 

Baru, hingga bangkitnya kebebasan pada era Reformasi, komunitas Khonghucu telah 

menunjukkan ketahanan yang luar biasa. Pengakuan negara terhadap Khonghucu bukanlah 

sekadar bentuk "hadiah" politik, tetapi merupakan kewajiban konstitusional untuk menjamin 

kebebasan beragama sesuai dengan Pasal 29 UUD 1945. 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa kebijakan diskriminatif yang terjadi di masa lalu 

memiliki akar dalam prasangka politik, bukan dasar teologis. Dengan diakuinya kembali 

Khonghucu, Indonesia telah menegaskan identitasnya sebagai negara yang menghargai 

                                                           
12

 Santi Aprilia, Loc. Cit. 
13

 Fransisca Effendy, “Perlindungan Hukum Hak Beragama Bagi Umat Khonghucu Di Indonesia,” 

(Skripsi/Tesis, 2003) 
14

 Mustofa Maulid dan Dina Marliana, Op. Cit., hlm. 50 
15

 Santi Aprilia, Op. Cit., hlm. 25. 
16

 Aji Sofanudin, “Kebijakan Kementerian Agama Dalam Pelayanan Pendidikan Agama Kelompok Minoritas,” 

Penamas, Vol. 32, No. 1 (2019), hlm. 03–18 
17

 Ibid., hlm. 10. 
18

 M. Sadam Husen dan Tarida Marlin Surya Manurung, “Festival Cap Go Meh Menjadi Pariwisata Budaya 

Yang Berkelanjutan Di Surya Kencana Bogor,” Jurnal Ilmiah Pariwisata Kesatuan, Vol. 4, No. 1 (2023), hlm. 

11–20. 



JPIM: Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisipliner 
Vol. 03, No. 01, Tahun 2026, Hal. 365-370 ISSN: 3089–0128 (online) 

370 |JPIM: Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisipliner 

Bhinneka Tunggal Ika. Tanggung jawab di masa depan adalah memastikan bahwa pengakuan 

hukum ini sejalan dengan penerimaan sosial di kalangan masyarakat luas tanpa ada lagi 

stigma dari masa lalu. Pemerintah dan elemen masyarakat sipil harus terus bersinergi dalam 

menyediakan infrastruktur pendidikan dan layanan administratif yang setara bagi umat 

Khonghucu, untuk menjamin keadilan sosial bagi seluruh rakyat Indonesia tanpa terkecuali. 

UCAPAN TERIMAH KASIH 

Penulis Tentunya tidak lupa mengucapkan  terima  kasih  kepada  Tuhan  Yang  Maha  

Esa  atas  rahmat  dan penyertaan-Nya sehingga penulisan karya ini dapat diselesaikan dengan 

baik. Ucapan terima kasih  juga  disampaikan  kepada  Pihak pengelola perpusatakaan 

Tarutung  yang  telah  memberikan  dukungan  selama  proses penulisan.Penulis  juga  

mengucapkan  terima  kasih  kepada  dosen  pembimbing,  teman-teman, serta  semua  pihak  

yang  telah  membantu,  baik  secara  langsung  maupun  tidak  langsung. Semoga tulisan ini 

dapat bermanfaat bagi pembaca. 

DAFTAR PUSTAKA  

Aji Sofanudin, “Kebijakan Kementerian Agama dalam Pelayanan Pendidikan Agama 

Kelompok Minoritas,” Penamas, Vol. 32, No. 1 (2019), hlm. 03–18. 

Dwi Susanto, Pesan Ayah Lie Kim Hok: Dalam Membangkitkan Agama Khonghucu di 

Indonesia Era 1900-an (Surakarta: Universitas Sebelas Maret, 2020), hlm. 58–84. 

Edi Junaedi, Potret Umat Agama Khonghucu di Indonesia (2019). 

Fittrya dalam Aryani, “Inpres No. 14 Tahun 1967,” Vol. 2, No. 2 (2022), hlm. 1–12. 

Fransisca Effendy, “Perlindungan Hukum Hak Beragama bagi Umat Khonghucu di 

Indonesia” (Skripsi/Tesis, 2003). 

M. Sadam Husen dan Tarida Marlin Surya Manurung, “Festival Cap Go Meh Menjadi 

Pariwisata Budaya yang Berkelanjutan di Surya Kencana Bogor,” Jurnal Ilmiah 

Pariwisata Kesatuan, Vol. 4, No. 1 (2023), hlm. 11–20. 

Mahkamah Konstitusi Republik Indonesia, Agama, Negara, dan Hak Asasi Manusia: Proses 

Pengujian UU No. 1/PNPS/1965 tentang Pencegahan Penodaan Agama (Jakarta: 

Mahkamah Konstitusi). 

Mely G. Tan, The Social and Cultural Dimensions of the Role of Ethnic Chinese in 

Indonesian Society (1990). 

Mustofa Maulid dan Dina Marliana, “Proses Pengakuan Khonghucu Zaman Gus Dur,” Vol. 2 

(2001), hlm. 49–66. 

Saifuddin, Almuntarizi Firmansyah, dan Ricky Hamzah, “Pancasila,” Pancasila: Jurnal 

Keindonesiaan, Vol. 05, No. 1 (2025), hlm. 2797–3018. 

Santi Aprilia dan A. Pendahuluan, “Eksistensi Agama Khonghucu di Indonesia,” Vol. 1, No. 

1 (2017), hlm. 15–40. 

Siem Hong Hun, “Transmisi Budaya dan Konsep Konfusianisme dalam Kurikulum Pelajaran 

Agama Khonghucu di Indonesia,” Vol. 2, No. 2 (2025), hlm. 9–17. 

  


