JPIM: Jurnal Penelitian limiah Multidisipliner

'Vol. 03, No. 01, Tahun 2026, Hal. 365-370 ISSN: 3089-0128 (online) 2 gl

Sejarah Perkembangan Agama Khonghucu di Indonesia

Indah Amelia V Simanullang®, 1sak Roiman Lumbantobing?,
Winda Lovika Putri Silalahi®, Darwin bastian Ndraha’

1234prodi PBK FISHK Institut Agama Kristen Negeri Tarutung, Indonesia
e-mail: manullangindah57 @gmail.com, isakroimanlumbantobing@gmail.com, silalahiwinda55@gmail.com,

darwindraha@gmail.com

Article Info

ABSTRACT

Article history:

Received January 01, 2026
Revised January 06, 2026
Accepted January 08, 2026

Keywords:

Confucianism, New Order, Reform.

This article analyzes the historical journey of Confucianism in Indonesia,
which is closely linked to social and political dynamics, from the arrival of
Chinese immigrants to its official recognition during the Reformation era.
Confucianism not only functions as a belief system, but also as a foundation
for ethics, cultural identity, and social solidarity for the Chinese-Indonesian
community. However, in the context of national politics, its existence
experienced systematic marginalization, particularly during the New Order
era, through assimilation policies that restricted Chinese religious and
cultural expression. This study aims to map the phases of political transition
that have influenced the legal and social status of Confucianism in
Indonesia. Using a critical historical approach and policy analysis, this
study finds that the re-recognition of Confucianism under the administration
of President Abdurrahman Wahid was an important turning point in the
restoration of human rights and the strengthening of religious pluralism.
Administrative discrimination that had persisted for decades began to
gradually erode, although challenges related to inclusivity in education,
public services, and bureaucracy still remained. The results of the study
show that the resilience of the Confucian community, coupled with changes
in the national political orientation after 1998, were the most important
factors in restoring Confucianism's position in Indonesia’s official religious
map. This article concludes that the recognition of Confucianism reflects the
maturity of Indonesian democracy in accommodating the civil rights of
minority groups equally and non-discriminatorily within the framework of a
modern multicultural democratic state.

This is an open access article under the CC BY-SA license.

Article Info

BY SA
ABSTRAK

Article history:

Received January 01, 2026
Revised January 06, 2026
Accepted January 08, 2026

Keywords:
Khonghucu, Orde Baru,
Reformasi.

Artikel ini menganalisis perjalanan historis agama Khonghucu di
Indonesia yang erat dengan dinamika sosial dan politik, sejak
kedatangan imigran Tionghoa hingga pengakuan resminya pada era
Reformasi. Khonghucu tidak hanya berfungsi sebagai sistem
kepercayaan, tetapi juga sebagai landasan etika, identitas budaya,
dan solidaritas sosial bagi komunitas Tionghoa-Indonesia. Namun,
dalam konteks politik nasional, eksistensinya sempat mengalami
marginalisasi sistematis, khususnya pada masa Orde Baru, melalui
kebijakan asimilasi yang membatasi ekspresi keagamaan dan
kebudayaan Tionghoa. Penelitian ini bertujuan memetakan fase-fase
transisi politik yang memengaruhi status hukum dan sosial agama
Khonghucu di Indonesia. Dengan menggunakan pendekatan sejarah
kritis dan analisis kebijakan, penelitian ini menemukan bahwa
pengakuan kembali agama Khonghucu di bawah pemerintahan
Presiden Abdurrahman Wahid merupakan titik balik penting dalam
pemulihan hak asasi manusia serta penguatan pluralisme keagamaan.
Diskriminasi administratif yang berlangsung selama beberapa
dekade mulai berangsur terkikis, meskipun tantangan terkait
inklusivitas dalam bidang pendidikan, pelayanan publik, dan
birokrasi masih ditemukan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
resiliensi umat Khonghucu, disertai perubahan orientasi politik
nasional pasca-1998, menjadi faktor paling utama dalam
mengembalikan posisi Khonghucu dalam peta keagamaan resmi
Indonesia. Artikel ini menyimpulkan bahwa pengakuan terhadap

365 |JPIM: Jurnal Penelitian limiah Multidisipliner


mailto:manullangindah57@gmail.com
mailto:isakroimanlumbantobing@gmail.com
mailto:silalahiwinda55@gmail.com
mailto:darwindraha@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

JPIM: Jurnal Penelitian limiah Multidisipliner :

'I'VoI. 03, No. 01, Tahun 2026, Hal. 365-370 ISSN: 3089—0128 (online) —
agama Khonghucu mencerminkan kematangan demokrasi Indonesia
dalam mengakomodasi hak-hak sipil kelompok minoritas secara
setara dan nondiskriminatif Dalam kerangka negara demokratis
multikultural modern.

This is an open access article under the CC BY-SA license.

Corresponding Author:

Indah Amelia V Simanullang®
Prodi PBK FISHK Institut Agama Kristen Negeri Tarutung, Indonesia
e-mail: manullangindah57@gmail.com

PENDAHULUAN

Kehadiran agama Khonghucu di wilayah Nusantara memiliki sejarah yang sangat
panjang, terkait erat dengan gelombang migrasi masyarakat dari Tiongkok daratan sejak
beratus tahun yang lalu. Dari masa kerajaan-kerajaan klasik hingga masa kolonial Belanda,
ajaran Khonghucu atau Ru Jiao telah dijadikan pedoman untuk kehidupan sehari-hari, norma
sosial, dan praktik pemujaan nenek moyang. Dengan adanya pengaruh organisasi Tiong Hoa
Hwee Koan (THHK) yang didirikan pada tahun 1900, ajaran Khonghucu mulai mendapatkan
bentuk institusional modern di Indonesia. Organisasi ini tidak hanya berfokus pada
pendidikan, tetapi juga berupaya menyucikan ajaran Khonghucu dari berbagai praktik
takhayul, sehingga menguatkan posisi ajaran tersebut sebagai sebuah agama yang
terorganisir™.

Namun, setelah Indonesia meraih kemerdekaannya, posisi Khonghucu mengalami
perubahan yang signifikan sebagai dampak dari kepentingan politik yang saling tarik. Di era
Orde Lama, Presiden Soekarno memberikan pengakuan resmi melalui Keputusan Presiden
No. 1 Tahun 1965 mengenai Pencegahan Penyalahgunaan dan Penodaan Agama®. Dalam
kebijakan itu, Khonghucu secara jelas diakui sebagai salah satu kepercayaan yang dianut oleh
masyarakat Indonesia. Pengakuan ini memberikan kesempatan resmi bagi penganut
Khonghucu untuk melaksanakan ritual dan adat mereka dengan bebas sebagai bagian dari
keragaman bangsa®.

Kondisi berubah secara signifikan ketika pemerintahan Orde Baru di bawah Soeharto
mengambil alih kekuasaan. Insiden G30S/PKI memunculkan rasa antipati yang besar
terhadap orang Tionghoa, yang mengakibatkan adanya stigmatisasi terhadap ajaran
Khonghucu sebagai sesuatu yang dianggap "asing™ dan berhubungan dengan komunisme,
meskipun dari sudut pandang teologis keduanya sangat berbeda. Melalui Instruksi Presiden
No. 14 Tahun 1967, pemerintahan tersebut membatasi praktik agama dan tradisi Tionghoa
hanya dapat dilakukan di dalam lingkungan keluarga. Secara administratif, Khonghucu
dihapus dari daftar agama yang diakui di KTP, dan para pengikutnya dipaksa untuk memilih
salah satu dari lima agama lain yang diterima oleh pemerintah pada waktu itu®.

Tekanan ini berlangsung lebih dari tiga puluh tahun, menyebabkan luka dalam sejarah
serta diskriminasi yang terstruktur terhadap para penganutnya. Perubahan signifikan terjadi
setelah kejatuhan Orde Baru pada tahun 1998. Era Reformasi membawa semangat baru untuk

! Siem Hong Hun, Transmisi Budaya Dan Konsep Konfusianisme Dalam Kurikulum Pelajaran Agama
Konghucu Di Indonesia’, 2.2 (2025), 9-17.

2 Saifuddin; Almuntarizi. Firmansyah dan Ricky;Hamzah, ‘PANCASILA : Jurnal Keindonesiaan’, Pancasila:
Jurnal KeindonesiaanKeindonesiaan, 05.1 (2025), 2797-3018.

¥ Mustofa Maulid dan Dina Marliana, ‘Proses Pengakuan Khc Zaman Gusdur’, 2 (2001), 49-66.

* Fittrya dalam Aryani, ‘Inpres No 14 Tahun 19677, 2.2 (2022), 1-12.

366 |JPIM: Jurnal Penelitian limiah Multidisipliner


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:manullangindah57@gmail.com

JPIM \

JPIM: Jurnal Penelitian limiah Multidisipliner
'Vol. 03, No. 01, Tahun 2026, Hal. 365-370 ISSN: 3089-0128 (online) il
demokrasi yang mendesak penghapusan berbagai bentuk diskriminasi®. Di bawah naungan
Presiden Abdurrahman Wahid (Gus Dur), hak-hak sipil bagi penganut Khonghucu kembali
diakui®. Pemahaman mengenai sejarah ini sangatlah krusial karena menunjukkan bagaimana
kebijakan pemerintah dapat membentuk atau merusak identitas suatu kelompok keagamaan.
Sampai saat ini, meskipun secara hukum telah diakui, masih ada tantangan dalam pelaksanaan
di level masyarakat dan pemahaman umum tentang jati diri Khonghucu sebagai agama yang
tetap menjadi topik yang relevan untuk diteliti lebih lanjut dalam konteks keindonesiaan.

Berdasarkan konteks tersebut, penelitian ini menetapkan permasalahan yang utama
dan berfokus pada tiga hal penting, yaitu pertumbuhan organisasi keagamaan Khonghucu dari
zaman kolonial sampai dengan awal kemerdekaan Indonesia, elemen-elemen politik yang
menyebabkan terjadinya pengucilan dan pelarangan terhadap praktik agama Khonghucu
selama era Orde Baru, serta proses pengembalian hak sipil bagi penganut Khonghucu di masa
Reformasi beserta pengaruhnya terhadap integrasi sosial mereka dalam masyarakat
multikultural Indonesia saat ini. Ketiga fokus pemasalahan ini dianalisis secara menyeluruh
untuk memberikan wawasan yang lebih dalam tentang dinamika sejarah, posisi hukum, dan
eksistensi agama Khonghucu dalam tatanan pemerintahan serta kehidupan sosial-politik di
Indonesia dari waktu ke waktu.

METODE PENELITIAN

Jenis dan Pendekatan Penelitian

Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif dengan perspektif sejarah. Pendekatan
kualitatif dipilih dengan tujuan untuk mendalami evolusi agama Khonghucu di Indonesia,
mulai dari kedatangannya, perkembangan komunitas penganut, hingga interaksi antara agama
Khonghucu dan kebijakan pemerintah. Fokus dari penelitian ini tidak pada data numerik,
melainkan pada pengertian dan konteks dari peristiwa-peristiwa sejarah yang terjadi.

Perspektif sejarah digunakan untuk melacak perjalanan agama Khonghucu secara
berurutan dari waktu ke waktu. Melalui cara ini, peneliti meneliti berbagai peristiwa
signifikan, kebijakan pemerintahan, serta peran lembaga keagamaan yang berpengaruh
terhadap posisi Khonghucu dalam masyarakat Indonesia. Selain itu, pendekatan deskriptif
digunakan untuk memberikan penjelasan yang jelas dan detail tentang kondisi sosial, politik,
dan budaya yang melatarbelakangi perkembangan tersebut

Dalam pelaksanaannya, penelitian ini mengandalkan penelitian terhadap sumber-
sumber tertulis seperti buku sejarah, artikel jurnal, dokumen resmi pemerintah, dan tulisan
akademik yang relevan. Data yang dikumpulkan kemudian dianalisis dengan cara membaca,
membandingkan, dan menafsirkan konten dari sumber-sumber tersebut agar diperoleh
gambaran yang komprehensif mengenai dinamika perkembangan agama Khonghucu di
Indonesia. Dengan pendekatan ini, diharapkan penelitian dapat menyajikan pemahaman yang
mudah dimengerti dan dapat dipertanggungjawabkan secara akademis.

Lokasi dan Waktu Penelitian

Penelitian ini dilakukan dengan basis kajian kepustakaan yang berfokus pada
penelusuran sumber-sumber tertulis terkait sejarah perkembangan agama Khonghucu di
Indonesia. Pengumpulan data utama dilaksanakan di Perpustakaan Institut Agama Kristen
Negeri (IAKN) Tarutung serta Perpustakaan Kota Tarutung. Kedua lembaga tersebut dipilih
karena memiliki koleksi referensi yang relevan, baik berupa buku sejarah, karya ilmiah, jurnal
akademik, maupun dokumen pendukung yang berkaitan dengan kajian agama dan
kebudayaan.

> Santi Aprilia dan Pendahuluan, Eksistensi Agama Khonghucu Di Indonesia’, 1.1 (2017), 15-40.
6 -
Ibid

367 |JPIM: Jurnal Penelitian limiah Multidisipliner



JPIM \

JPIM: Jurnal Penelitian llmiah Multidisipliner
'Vol. 03, No. 01, Tahun 2026, Hal. 365-370 ISSN: 3089-0128 (online) il
Pemilihan lokasi penelitian ini didasarkan pada sifat penelitian yang menekankan
analisis historis dan dokumenter, sehingga tidak memerlukan observasi langsung ke lokasi-
lokasi sejarah perkembangan agama Khonghucu di berbagai wilayah Indonesia. Keterbatasan
akses terhadap sumber primer lapangan menjadikan perpustakaan sebagai ruang penelitian
yang efektif untuk menelusuri dinamika masuknya ajaran Khonghucu, proses pelembagaan
keagamaan, serta hubungan antara agama dan kebijakan negara dari masa ke masa.

Selain memanfaatkan sumber cetak, penelitian ini juga didukung oleh penggunaan
sumber digital yang diperoleh melalui pangkalan data daring, repositori akademik, serta jurnal
elektronik nasional maupun internasional. Integrasi sumber cetak dan digital dilakukan untuk
memperluas perspektif analisis sekaligus meningkatkan ketepatan dan keandalan data yang
digunakan.

Pelaksanaan penelitian ini dirancang berlangsung selama kurang lebih empat bulan
Septemer hingga Desemer. Rentang waktu tersebut mencakup tahap pengumpulan dan seleksi
sumber, penilaian kritis terhadap data, proses penafsiran historis, hingga penyusunan laporan
penelitian secara sistematis. Dengan perencanaan waktu tersebut, penelitian diharapkan dapat
menghasilkan kajian yang mendalam, koheren, dan memenuhi standar akademik dalam studi
sejarah agama di Indonesia.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Pelembagaan Khonghucu di Masa Awal (1900-1965)

Eksistensi Khonghucu di Indonesia tidak terpisahkan dari kontribusi Tiong Hoa Hwee
Koan (THHK) yang berada di Batavia. Pada awal abad ke-20, THHK menjadi penggerak
utama dalam kebangkitan identitas Tionghoa dengan mengedepankan ajaran Khonghucu
sebagai tanggapan terhadap diskriminasi dari penjajah dan usaha-usaha Kristenisasi.”. Pada
fase ini, Khonghucu mulai didefinisikan secara lebih terstruktur sebagai agama (religion)
dalam pengertian modern, bukan sekadar tradisi leluhur. klenteng-klenteng yang berfungsi
sebagai pusat ibadah sekaligus interaksi sosial Munculnya klenteng-klenteng yang berfungsi
sebagai pusat ibadah sekaligus interaksi sosial memperkuat posisi ini®. Setelah kemerdekaan,
pemerintah RI melalui Kementerian Agama mengakui Khonghucu sebagai salah satu agama
yang dilayani. Puncaknya adalah Penpres No. 1/1965 yang menempatkan Khonghucu setara
dengan Islam, Kristen, Katolik, Hindu, dan Buddha®.

Politik Diskriminasi Orde Baru (1967-1998)

Pemerintah berdasarkan Presiden No. 1 Tahun 1965 menerapkan pendekatan
keamanan dalam menangani keberagaman. Dalam Surat Edaran Menteri Dalam Negeri No.
477/1978, pemerintah dengan tegas menyatakan bahwa Khonghucu tidak diakui sebagai
agama tetapi sebagai suatu filosofi.'°. Dampaknya sangat masif:

1. Administrasi Kependudukan: Kolom agama di KTP bagi umat Khonghucu dikosongkan
atau dipaksa diisi dengan agama lain, biasanya Buddha'!. menyatakan bahwa Khonghucu
bukanlah agama melainkan paham filsafat

2. Perkawinan: Pernikahan secara Khonghucu tidak dapat dicatatkan di Kantor Catatan
Sipil, menyebabkan anak-anak mereka sulit mendapatkan akta kelahiran.

3. Pendidikan: Siswa beragama Khonghucu tidak mendapatkan akses pendidikan agama di
sekolah negeri.

" Dwi Susanto," Pesan Ayah Lie Kim Hok : Dalam membangkitkan agama konghucu di Indonesia Era 1900-an
(Surakarta: Universitas Sebelas Maret, 2020), him. 58-84..

¥ Mely G. Tan, The Social and Cultural Dimensions of the Role of Ethnic Chinese in Indonesian Society, (1990)
® Mahkamah Konstitusi, Agama, Negara, Dan Hak Asasi Manusia: Proses Pengujian UU No. 1/PNPS/1965
Tentang Pencegahan Penodaan Agama, (Jakarta: Mahkamah Konstitusi)

19 santi Aprilia, Op. Cit., him. 20.

1 Edi Junaedi, Potret Umat Agama Khonghucu Di Indonesia, 2019.

368 |JPIM: Jurnal Penelitian limiah Multidisipliner



JPIM \

JPIM: Jurnal Penelitian limiah Multidisipliner
'Vol. 03, No. 01, Tahun 2026, Hal. 365-370 ISSN: 3089-0128 (online) il
Marginalisasi ini adalah bentuk "genosida budaya” di mana negara berupaya
menghapus identitas khas Tionghoa demi integrasi nasional yang monolitik. Organisasi
MATAKIN pun ruang geraknya sangat terbatas dan berada di bawah pengawasan intelijen?.

Era Reformasi dan Restorasi Hak Sipil

Runtuhnya Orde Baru menghasilkan pergeseran cara berpikir. Presiden Abdurrahman
Wahid menganggap bahwa larangan terhadap Khonghucu merupakan pelanggaran hak asasi
manusia  yang  serius Melalui Keputusan ~ Presiden  Nomor 6  Tahun
2000, semua bentuk larangan pada ekspresi budaya Tionghoa dihapuskan. Hal ini diikuti
dengan pengakuan kembali ajaran Khonghucu sebagai salah satu agama resmi. Perubahan
besar terjadi ketika Presiden Megawati Soekarnoputri menetapkan Tahun Baru Imlek sebagai
hari libur nasional pada tahun 2003".

Pemulihan  hak sipil ini diteruskan padaera kepemimpinan Presiden SBY
dengan disahkannya Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2006 mengenai Administrasi
Kependudukan, yang secara resmi memberikan izin untuk mencantumkan agama
Khonghucu pada Kartu Tanda Penduduk®. Di bidang pendidikan, Peraturan Menteri Agama
No. 16 Tahun 2010 memberikan dasar hukum bagi penyelenggaraan pendidikan agama
Khonghucu di sekolah.*®

Tantangan Pasca-Pengakuan

Walaupun aturan sudah jelas, pelaksanaan di lapangan masih menemui berbagai
tantangan. Terbatasnya jumlah pendidik agama Khonghucu dan adanya berbagai hambatan
administratif di beberapa wilayah dalam pencatatan sipil menunjukkan bahwa upaya inklusi
belum sepenuhnya berhasil'’. Namun, keberadaan Khonghucu saat ini telah menjadi simbol
kembalinya nilai-nilai pluralisme di Indonesia. Klenteng kini tidak lagi tersembunyi; perayaan
Imlek dan Cap Go Meh telah menjadi aset wisata budaya nasional yang dirayakan oleh lintas
etnis*®, menandakan bahwa Khonghucu telah kembali ke pangkuan ibu pertiwi sebagai bagian
yang sah dari bangsa Indonesia.

KESIMPULAN

Sejarah agama Khonghucu di Indonesia adalah kisah tentang perjuangan untuk
mempertahankan identitas di tengah situasi politik yang tidak stabil. Dari periode puncak
intelektual di awal abad ke-20 sampai masa kelam penindasan yang terjadi di bawah Orde
Baru, hingga bangkitnya kebebasan pada era Reformasi, komunitas Khonghucu telah
menunjukkan ketahanan yang luar biasa. Pengakuan negara terhadap Khonghucu bukanlah
sekadar bentuk "hadiah” politik, tetapi merupakan kewajiban konstitusional untuk menjamin
kebebasan beragama sesuai dengan Pasal 29 UUD 1945.

Penelitian ini menyimpulkan bahwa kebijakan diskriminatif yang terjadi di masa lalu
memiliki akar dalam prasangka politik, bukan dasar teologis. Dengan diakuinya kembali
Khonghucu, Indonesia telah menegaskan identitasnya sebagai negara yang menghargai

12 santi Aprilia, Loc. Cit.

% Fransisca Effendy, “Perlindungan Hukum Hak Beragama Bagi Umat Khonghucu Di Indonesia,”
(Skripsi/Tesis, 2003)

¥ Mustofa Maulid dan Dina Marliana, Op. Cit., him. 50

1> santi Aprilia, Op. Cit., him. 25.

16 Aji Sofanudin, “Kebijakan Kementerian Agama Dalam Pelayanan Pendidikan Agama Kelompok Minoritas,”
Penamas, Vol. 32, No. 1 (2019), him. 03-18

*Ibid., him. 10.

M. Sadam Husen dan Tarida Marlin Surya Manurung, “Festival Cap Go Meh Menjadi Pariwisata Budaya
Yang Berkelanjutan Di Surya Kencana Bogor,” Jurnal limiah Pariwisata Kesatuan, Vol. 4, No. 1 (2023), him.
11-20.

369 |JPIM: Jurnal Penelitian limiah Multidisipliner



-
JPIM: Jurnal Penelitian limiah Multidisipliner
'Vol. 03, No. 01, Tahun 2026, Hal. 365-370 ISSN: 3089-0128 (online) 2 gl
Bhinneka Tunggal lka. Tanggung jawab di masa depan adalah memastikan bahwa pengakuan
hukum ini sejalan dengan penerimaan sosial di kalangan masyarakat luas tanpa ada lagi
stigma dari masa lalu. Pemerintah dan elemen masyarakat sipil harus terus bersinergi dalam
menyediakan infrastruktur pendidikan dan layanan administratif yang setara bagi umat
Khonghucu, untuk menjamin keadilan sosial bagi seluruh rakyat Indonesia tanpa terkecuali.

UCAPAN TERIMAH KASIH

Penulis Tentunya tidak lupa mengucapkan terima kasih kepada Tuhan Yang Maha
Esa atas rahmat dan penyertaan-Nya sehingga penulisan karya ini dapat diselesaikan dengan
baik. Ucapan terima kasih juga disampaikan kepada Pihak pengelola perpusatakaan
Tarutung yang telah memberikan dukungan selama proses penulisan.Penulis juga
mengucapkan terima kasih kepada dosen pembimbing, teman-teman, serta semua pihak
yang telah membantu, baik secara langsung maupun tidak langsung. Semoga tulisan ini
dapat bermanfaat bagi pembaca.

DAFTAR PUSTAKA

Aji Sofanudin, “Kebijakan Kementerian Agama dalam Pelayanan Pendidikan Agama
Kelompok Minoritas,” Penamas, Vol. 32, No. 1 (2019), him. 03-18.

Dwi Susanto, Pesan Ayah Lie Kim Hok: Dalam Membangkitkan Agama Khonghucu di
Indonesia Era 1900-an (Surakarta: Universitas Sebelas Maret, 2020), him. 58-84.

Edi Junaedi, Potret Umat Agama Khonghucu di Indonesia (2019).
Fittrya dalam Aryani, “Inpres No. 14 Tahun 1967,” Vol. 2, No. 2 (2022), him. 1-12.

Fransisca Effendy, “Perlindungan Hukum Hak Beragama bagi Umat Khonghucu di
Indonesia” (Skripsi/Tesis, 2003).

M. Sadam Husen dan Tarida Marlin Surya Manurung, “Festival Cap Go Meh Menjadi
Pariwisata Budaya yang Berkelanjutan di Surya Kencana Bogor,” Jurnal lImiah
Pariwisata Kesatuan, Vol. 4, No. 1 (2023), him. 11-20.

Mahkamah Konstitusi Republik Indonesia, Agama, Negara, dan Hak Asasi Manusia: Proses
Pengujian UU No. 1/PNPS/1965 tentang Pencegahan Penodaan Agama (Jakarta:
Mahkamah Konstitusi).

Mely G. Tan, The Social and Cultural Dimensions of the Role of Ethnic Chinese in
Indonesian Society (1990).

Mustofa Maulid dan Dina Marliana, “Proses Pengakuan Khonghucu Zaman Gus Dur,” Vol. 2
(2001), him. 49-66.

Saifuddin, Almuntarizi Firmansyah, dan Ricky Hamzah, “Pancasila,” Pancasila: Jurnal
Keindonesiaan, Vol. 05, No. 1 (2025), him. 2797-3018.

Santi Aprilia dan A. Pendahuluan, “Eksistensi Agama Khonghucu di Indonesia,” Vol. 1, No.
1 (2017), him. 15-40.

Siem Hong Hun, “Transmisi Budaya dan Konsep Konfusianisme dalam Kurikulum Pelajaran
Agama Khonghucu di Indonesia,” Vol. 2, No. 2 (2025), him. 9-17.

370 |JPIM: Jurnal Penelitian limiah Multidisipliner



