
JPIM: Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisipliner 
Vol. 02, No. 04, Tahun 2025, Hal. 2356-2364 ISSN: 3089–0128 (online) 

2356 |JPIM: Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisipliner 
 

Strategi Moderasi Beragama dalam Pendidikan: Kajian Komparatif di 

Turki dan Indonesia 

Betty Margrety
1
, Fachruddin

2
,  Lukman Asha

3  

1,2,3
Institut Agama Islam Negeri Curup, Indonesia                                                                                                                                            

Email: betty.margreti@gmail.com, fachruddin@iaincurup.ac.id, asha.lukman@gmail.com
 

Article Info  ABSTRACT  

Article history: 

Received Desember 05, 2025  

Revised Desember 15, 2025 

Accepted Desember 19, 2025 

 
This study aims to examine strategies for implementing religious 

moderation within the educational systems of Indonesia and Turkey 

as an effort to strengthen values of tolerance, diversity, and social 

harmony. The growing rise of radicalism and religious polarization 

in both countries underscores the urgency of this topic. Employing a 

qualitative approach with a comparative case study design, the 

research explores practices of religious moderation through semi-

structured interviews, participatory observation, and policy 

document analysis conducted in Islamic educational institutions, 

including Indonesian madrasahs and Turkey’s Imam Hatip Schools. 

Research participants consist of teachers, lecturers, and educational 

administrators selected purposively based on their direct 

involvement in implementing religious moderation initiatives. 

Thematic analysis reveals three key findings: (1) religious 

moderation is enacted through reflective activities and value-based 

learning connected to social realities, (2) state involvement in 

shaping the narrative of moderation differs Indonesia adopts a more 

decentralized approach, while Turkey relies on a more centralized 

model, and (3) cultural challenges persist, including ideological 

resistance and entrenched biases in religious understanding among 

educators and communities. These findings indicate that the 

effectiveness of religious moderation education depends heavily on 

the synergy between policy, curriculum design, and the roles of 

educational actors at the institutional level. Theoretically, this study 

contributes to enriching the discourse on moderate Islamic 

education grounded in social constructivism and the concept of 

wasathiyah (the middle path). Practically, the results provide a basis 

for designing contextual policies and instructional models that 

promote a culture of tolerance within educational institutions. 

Future research is recommended to further investigate the role of 

civil society and non-formal educational institutions in strengthening 

moderation practices across generations. 

 

Keywords: 

Religious Moderation, Islamic 

Education, Comparative Study, 

Indonesia, Turkey, Qualitative 

Research. 

This is an open access article under the CC BY-SA license. 

 

 

Article Info  ABSTRAK 

Article history: 

Received Desember 05, 2025  

Revised Desember 15, 2025 

Accepted Desember 19, 2025 

 
Penelitian ini bertujuan mengkaji strategi penerapan moderasi 

beragama dalam sistem pendidikan di Indonesia dan Turki sebagai 

bagian dari upaya memperkuat nilai toleransi, keragaman, dan 

keharmonisan sosial. Meningkatnya kecenderungan radikalisme serta 

polarisasi keagamaan di kedua negara menjadi alasan utama 

mailto:betty.margreti@gmail.com
mailto:fachruddin@iaincurup.ac.id
mailto:asha.lukman@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


JPIM: Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisipliner 
Vol. 02, No. 04, Tahun 2025, Hal. 2356-2364 ISSN: 3089–0128 (online) 

2357 |JPIM: Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisipliner 
 

Kata Kunci: 

Moderasi Beragama, Pendidikan 

Islam, Studi Komparatif, 

Indonesia, Turki, Penelitian 

Kualitatif. 

 

pentingnya kajian ini. Dengan menggunakan metode kualitatif dan 

desain studi kasus komparatif, penelitian ini mengeksplorasi praktik 

moderasi beragama melalui wawancara semi-terstruktur, observasi 

partisipatif, serta analisis dokumen kebijakan pada lembaga 

pendidikan Islam, termasuk madrasah di Indonesia dan Imam Hatip 

Schools di Turki. Informan penelitian mencakup guru, dosen, dan 

pengelola lembaga pendidikan yang dipilih secara purposive 

berdasarkan keterlibatan langsung mereka dalam implementasi 

moderasi beragama. Hasil analisis tematik mengungkapkan tiga poin 

utama: (1) praktik moderasi beragama diwujudkan melalui aktivitas 

reflektif dan pembelajaran nilai yang terhubung dengan realitas 

sosial, (2) keterlibatan negara dalam membentuk wacana moderasi 

berbeda pola Indonesia cenderung bersifat desentralistik, sedangkan 

Turki lebih terpusat, dan (3) terdapat hambatan kultural berupa 

resistensi ideologis serta bias pemahaman keagamaan yang masih 

melekat di kalangan pendidik maupun masyarakat. Temuan ini 

memperlihatkan bahwa keberhasilan pendidikan moderasi sangat 

ditentukan oleh kesinambungan antara kebijakan, desain kurikulum, 

dan peran aktor pendidikan di tingkat institusi. Penelitian ini 

memberi kontribusi teoretis dengan memperkaya kajian tentang 

pendidikan Islam moderat yang berlandaskan teori konstruktivisme 

sosial dan konsep wasathiyah. Dari sisi praktis, temuan penelitian 

dapat dijadikan rujukan untuk merancang kebijakan serta model 

pembelajaran kontekstual yang mendorong tumbuhnya budaya 

toleransi di sekolah dan perguruan tinggi. Studi lanjutan 

direkomendasikan untuk menelusuri lebih jauh peran masyarakat 

sipil dan lembaga pendidikan nonformal dalam memperkuat praktik 

moderasi secara lintas generasi. 

 

This is an open access article under the CC BY-SA license. 

 

Corresponding Author: 

Betty Margrety                                                                                                                                                                                                                                  

Institut Agama Islam Negeri Curup, Indonesia                                                                                                                                                                                                                                                                                                            

Email: betty.margreti@gmail.com  

 

 

PENDAHULUAN 

Fenomena meningkatnya ekstremisme dan intoleransi beragama di berbagai wilayah 

dunia menegaskan pentingnya membahas moderasi beragama dalam ranah pendidikan. 

Secara global, institusi pendidikan menjadi ruang strategis dalam menanamkan pemahaman 

keagamaan yang toleran dan damai. Di Turki, kebijakan negara mengenai pendidikan agama 

berupaya menyeimbangkan prinsip sekularisme dengan kebutuhan masyarakat untuk 

mengekspresikan identitas keagamaannya, sebagaimana dijelaskan dalam kajian Maulana 
1
. 

Sementara di Indonesia, pemerintah melalui Kementerian Agama terus memperkuat program 

                                                           
1
 M. S. Maulana, “The Politics of Religious Recognition: A Comparative Study of Modern Government Policies 

in Indonesia and Turkey,” Journal of Law, Policy, and Humanities 6(1) (2025): 148–156., 

https://doi.org/https://doi.org/10.38035/jlph.v6i1.2435. 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:betty.margreti@gmail.com


JPIM: Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisipliner 
Vol. 02, No. 04, Tahun 2025, Hal. 2356-2364 ISSN: 3089–0128 (online) 

2358 |JPIM: Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisipliner 
 

moderasi beragama sebagai bagian dari kebijakan pendidikan nasional untuk merespons 

radikalisme dan mempertahankan harmoni sosial Muhaemin et al. 
2
 

Dalam konteks nasional, pendidikan agama Islam pada berbagai jenjang sekolah dan 

perguruan tinggi berperan signifikan dalam membentuk internalisasi nilai-nilai moderasi 

beragama. Namun, berbagai penelitian menunjukkan adanya kesenjangan antara konsep ideal 

moderasi dengan implementasi faktual di lapangan. Studi Mulyana mengungkapkan bahwa 

meskipun buku teks PAI di SMP telah memasukkan nilai-nilai toleransi, praktiknya tetap 

sangat ditentukan oleh perspektif ideologis guru serta kondisi sosial setempat 
3
. Temuan ini 

memperlihatkan bahwa institusionalisasi nilai moderasi di lingkungan pendidikan belum 

sepenuhnya kokoh. 

Di Turki, lembaga seperti Diyanet İşleri Başkanlığı memegang peran penting dalam 

mengelola pendidikan agama yang diarahkan pada penguatan Islam moderat berakar pada 

tradisi Sunni-Hanafi. Namun, studi perbandingan van Bruinessen menunjukkan bahwa model 

Turki bersifat lebih terpusat, sedangkan Indonesia memiliki keragaman lembaga dan 

kurikulum yang memungkinkan penerapan moderasi beragama secara lebih fleksibel 
4
. 

Variasi kebijakan ini menjadi faktor kunci untuk memahami bagaimana strategi pendidikan 

keagamaan membentuk corak moderasi di masing-masing negara. 

Literatur sebelumnya cenderung menitikberatkan kajian pada aspek normatif dan 

tataran kebijakan, sementara penelitian yang mengeksplorasi pengalaman empiris para pelaku 

pendidikan masih relatif minim. Afwadzi dan Miski menegaskan bahwa studi mengenai 

moderasi beragama di perguruan tinggi Indonesia masih didominasi tulisan konseptual dan 

kurang menggali praktik nyata di tingkat institusi maupun individu pendidik 
5
. Padahal, 

memahami dinamika sosial dan budaya dalam implementasi moderasi sangat penting untuk 

merumuskan strategi yang relevan dan berkelanjutan. 

Berdasarkan kesenjangan tersebut, penelitian ini berupaya memberikan kontribusi 

melalui analisis komparatif antara Turki dan Indonesia dalam konteks pendidikan. 

Pendekatan kualitatif dipilih untuk memahami secara mendalam makna, pengalaman, serta 

strategi yang digunakan lembaga pendidikan dalam menerapkan moderasi beragama sesuai 

konteks lokal. Penelitian ini juga akan mengidentifikasi praktik efektif, hambatan, dan faktor 

sosial-kultural yang memengaruhi keberhasilan implementasi, selaras dengan rekomendasi 

Bahri et al. dalam penelitian komparatif di kawasan Asia Tenggara 
6
. 

Dengan demikian, tujuan penelitian ini adalah menganalisis strategi moderasi 

beragama di bidang pendidikan pada dua negara tersebut melalui pendekatan kualitatif yang 

menekankan pemahaman pengalaman pelaku pendidikan. Secara teoretis, kajian ini 

diharapkan memperluas diskursus moderasi beragama lintas budaya, sedangkan secara 

                                                           
2
 M Muhaemin, R. Rusdiansyah, and M Pabbajah, “Religious Moderation in Islamic Religious Education as a 

Response to Intolerance Attitudes in Indonesian Educational Institutions,” Journal of Social Studies Education 

Research 14(2) (2023): 253–74, https://www.learntechlib.org/p/223024. 
3
 R Mulyana, “Religious Moderation in Islamic Religious Education Textbook and Implementation in 

Indonesia,” HTS Teologiese Studies / Theological Studies 79(1) (2023): a8592., 

https://www.scielo.org.za/pdf/hts/v79n1/78.pdf. 
4
 M. M. van. Bruinessen, “Comparing the Governance of Islam in Turkey and Indonesia: Diyanet and the 

Ministry of Religious Affair,” Utrecht University, 2018. 
5
 B Afwadzi and M Miski, “Religious Moderation in Indonesian Higher Educations: Literature Review.,” Jurnal 

Studi Islam 22 (2) (2021): 203–31. 
6
 R. Bahri, R. Rofiqi, and Kusaeri, “Eligious Moderation Education: A Comparative Study of Islamic 

Approaches in Indonesia and Malaysia with Implications for Faith-Based Education,” Compare: A Journal of 

Comparative and International Education., 2025, 

https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/19422539.2025.2519727. 



JPIM: Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisipliner 
Vol. 02, No. 04, Tahun 2025, Hal. 2356-2364 ISSN: 3089–0128 (online) 

2359 |JPIM: Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisipliner 
 

praktis dapat menjadi rujukan kebijakan bagi pemangku kepentingan dalam upaya 

memperkuat kohesi sosial melalui sistem pendidikan yang inklusif dan moderat. 

TINJAUAN PUSTAKA/LANDASAN TEORI 

Konsep moderasi beragama dalam pendidikan berlandaskan teori pluralisme, 

toleransi, dan multikulturalisme yang menekankan keseimbangan antara keyakinan religius 

dan penghargaan terhadap keberagaman sosial. Secara akademik, moderasi beragama 

dipahami sebagai sikap yang menolak segala bentuk ekstremisme serta menjunjung nilai 

keseimbangan, keadilan, dan penghormatan terhadap perbedaan Rahmadi & Hamdan
7
. Dalam 

konteks pendidikan Islam, gagasan ini dikembangkan melalui internalisasi nilai wasathiyah 

(jalan tengah) yang bertumpu pada ajaran Al-Qur‟an dan Sunnah. Afwadzi dan Miski (2021) 

menjelaskan bahwa pendidikan tinggi di Indonesia telah memasukkan nilai moderasi dalam 

struktur kurikulumnya, namun persoalan masih muncul pada tahap pelaksanaan karena 

adanya variasi latar sosial, budaya, dan orientasi ideologis mahasiswa 
8
. 

Secara teoretis, moderasi beragama dalam pendidikan dapat dianalisis melalui 

perspektif konstruktivisme sosial yang menekankan bahwa pemahaman keagamaan terbentuk 

melalui proses interaksi dan pengalaman belajar. Perspektif ini memposisikan pendidik 

sebagai fasilitator yang membimbing peserta didik dalam membangun pemahaman agama 

yang kritis, rasional, dan inklusif. Fadlillah dan Abdullah menemukan bahwa pendekatan 

pedagogi konstruktivis memiliki potensi besar untuk menumbuhkan sikap keagamaan 

moderat, terutama ketika dipadukan dengan metode reflektif dan diskursif di ruang kelas 
9
. 

Pendekatan ini relevan diterapkan di negara seperti Indonesia dan Turki, di mana pendidikan 

agama sering menjadi wadah pembentukan identitas keagamaan dan kebangsaan yang 

kompleks. 

Temuan empiris turut menguatkan dasar teoretis tersebut. Mulyana mengungkapkan 

bahwa materi moderasi beragama dalam buku teks Pendidikan Agama Islam di Indonesia 

sudah memasukkan indikator penting seperti nilai toleransi, penolakan radikalisme, dan 

penghormatan terhadap aturan negara 
10

. Namun, efektivitasnya sangat bergantung pada 

kemampuan pedagogi guru serta dukungan lingkungan pendidikan. Sementara itu, Bahri et al. 

menekankan bahwa keberhasilan pendidikan moderasi ditentukan oleh keterpaduan antara 

kebijakan pemerintah, desain kelembagaan, dan pendekatan pembelajaran yang berorientasi 

nilai 
11

. 

Pada tingkat global, Pektas melalui penelitian komparatif terhadap berbagai organisasi 

Islam di beberapa negara, termasuk Turki dan Indonesia, menunjukkan bahwa moderasi 

beragama tidak hanya dipengaruhi oleh doktrin teologi, tetapi juga oleh struktur sosial dan 

politik yang mengatur ekspresi keagamaan di ruang public 
12

. Temuan ini memperlihatkan 

                                                           
7
 R. Rahmadi and H Hamdan, “Moderasi Beragama Dalam Konteks Pendidikan Islam: Perspektif 

Multidisipliner Dan Aplikasinya Di Lembaga Pendidikan Islam Di Indonesia,” Jurnal Studi Islam Dan 

Humaniora 21(1) (2023), http://103.180.95.17/index.php/khazanah/article/view/8487. 
8
 Afwadzi and Miski, “Religious Moderation in Indonesian Higher Educations: Literature Review.” 

9
 N. Fadlillah and M. Abdullah, “Exploring the Potential of Constructivist Pedagogical Approach in 

Strengthening Religious Moderation: A Systematic Literature Review,” Scaffolding Journal 6(1) (2024), doi: 

https://doi.org/10.37680/scaffolding.v6i1.4306. 
10

 Mulyana, “Religious Moderation in Islamic Religious Education Textbook and Implementation in Indonesia.” 
11

 Bahri, Rofiqi, and Kusaeri, “Eligious Moderation Education: A Comparative Study of Islamic Approaches in 

Indonesia and Malaysia with Implications for Faith-Based Education.” 
12

 Serafettin Pektas, “A Comparative Analysis of Three Sunni Muslim Organizations on „moderate‟ and 

„Radical‟ Islam in Egypt, Morocco and Indonesia,” Religion 51, no. 2 (2021): 190–213, 

https://doi.org/https://doi.org/10.1080/0048721X.2020.1868383. 



JPIM: Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisipliner 
Vol. 02, No. 04, Tahun 2025, Hal. 2356-2364 ISSN: 3089–0128 (online) 

2360 |JPIM: Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisipliner 
 

bahwa pendidikan moderasi di kedua negara sangat dipengaruhi oleh pola hubungan negara 

agama. Di Turki, misalnya, Diyanet memiliki pengaruh besar dalam membentuk wacana 

Islam moderat melalui kurikulum nasional, sedangkan di Indonesia, keberagaman lembaga 

pendidikan memungkinkan beragam pendekatan dalam pelaksanaannya. 

Kesenjangan teoretis muncul dari minimnya penelitian komparatif yang mengaitkan 

strategi implementasi moderasi beragama dengan teori pendidikan lintas budaya. Sebagian 

besar penelitian masih berfokus pada satu konteks negara, khususnya Indonesia, tanpa 

membandingkannya dengan negara lain yang memiliki karakteristik sejarah dan sistem 

pendidikan agama yang berbeda. Oleh karena itu, penelitian ini berupaya mengisi celah 

tersebut dengan mengintegrasikan teori konstruktivisme sosial dan pendekatan multikultural 

untuk mengkaji strategi pendidikan moderasi beragama di Turki dan Indonesia. 

Dengan demikian, kerangka konseptual penelitian ini disusun berdasarkan tiga 

fondasi utama: (1) konstruktivisme sosial sebagai penjelas proses pembentukan pemahaman 

keagamaan melalui dinamika sosial, (2) teori pluralisme sebagai dasar nilai toleransi dan 

penerimaan perbedaan, serta (3) konsep moderasi Islam (wasathiyah) sebagai pijakan 

normatif. Integrasi ketiga teori ini digunakan untuk menganalisis strategi, praktik, dan 

dinamika implementasi moderasi beragama di bidang pendidikan pada kedua negara, dalam 

rangka menghasilkan pemahaman yang menyeluruh mengenai peran pendidikan dalam 

membangun masyarakat yang inklusif dan harmonis. 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus komparatif 

untuk menelaah secara mendalam strategi moderasi beragama dalam pendidikan di Turki dan 

Indonesia. Pendekatan ini dipilih karena mampu mengungkap makna, konteks, serta praktik 

pendidikan yang kompleks dalam dua sistem keagamaan yang memiliki latar sosial dan 

politik berbeda. Astuti et al. menegaskan bahwa metode fenomenologis dan studi kasus 

kualitatif sangat efektif digunakan untuk memahami pengalaman subjektif para pelaku 

pendidikan dalam memaknai nilai moderasi 
13

. Selain itu, penggunaan analisis komparatif 

sebagaimana direkomendasikan oleh Bahri et al. menjadi penting untuk mengidentifikasi 

persamaan dan perbedaan strategi pendidikan moderasi di negara-negara yang memiliki 

dinamika sosial-religius yang serupa 
14

.  

Subjek penelitian mencakup guru Pendidikan Agama Islam, dosen pendidikan 

keagamaan, dan pengelola lembaga pendidikan seperti madrasah dan imam hatip schools 

yang memiliki pengalaman dalam pelaksanaan program moderasi beragama. Informan dipilih 

melalui teknik purposive sampling dengan mempertimbangkan kompetensi dan keterlibatan 

mereka dalam implementasi kebijakan moderasi beragama. Teknik snowball sampling 

digunakan jika diperlukan, terutama untuk memperoleh perspektif tambahan dari pembuat 

kebijakan dan tokoh keagamaan. Naim et al. menegaskan pentingnya keterlibatan kolaboratif 

antara akademisi dan praktisi pendidikan dalam menganalisis dinamika moderasi beragama, 

sehingga kedua kelompok ini dijadikan sumber utama data penelitian 
15

. 

                                                           
13

 F A. Astuti et al., “Integration of Religious Moderation in Social Studies Education for Strengthening Disaster 

Resilience and Sustainable Economic Development in Vulnerable Communities,” ERIC Journal, 2025, 20, 

https://eric.ed.gov/?id=EJ1485190. 
14

 Bahri, Rofiqi, and Kusaeri, “Eligious Moderation Education: A Comparative Study of Islamic Approaches in 

Indonesia and Malaysia with Implications for Faith-Based Education.” 
15

 N. Naim, A. Aziz, and T. Teguh, “Integration of „Madrasah Diniyah‟ Learning Systems for Strengthening 

Religious Moderation in Indonesian Universities,” ERIC Journal, 2022, https://eric.ed.gov/?id=EJ1340733. 



JPIM: Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisipliner 
Vol. 02, No. 04, Tahun 2025, Hal. 2356-2364 ISSN: 3089–0128 (online) 

2361 |JPIM: Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisipliner 
 

Pengumpulan data dilakukan melalui wawancara semi-terstruktur, observasi 

partisipatif, dan analisis dokumen kebijakan. Wawancara diarahkan untuk menggali 

bagaimana aktor pendidikan memaknai nilai-nilai moderasi, sedangkan observasi 

menitikberatkan pada interaksi dan perilaku pembelajaran yang mencerminkan sikap 

toleransi serta penghargaan terhadap keberagaman. Validitas data diperkuat melalui 

triangulasi sumber dan metode, serta member checking untuk memastikan akurasi interpretasi 

peneliti. Analisis data mengikuti model interaktif Miles dan Huberman, yang meliputi proses 

reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Pendekatan ini dipilih karena 

dianggap fleksibel dan mampu menangkap kompleksitas data kualitatif lintas budaya 

Zulkarnain et al.,
16

. Dengan demikian, metodologi ini diharapkan dapat menghasilkan 

pemahaman yang kontekstual dan mendalam mengenai praktik moderasi beragama dalam 

pendidikan di dua negara yang memiliki karakteristik sosial-keagamaan yang berbeda. 

HASIL  

Hasil penelitian ini mengungkap bahwa strategi moderasi beragama dalam pendidikan 

di Indonesia dan Turki menunjukkan kesamaan dalam orientasi nilai, namun berbeda dalam 

cara penerapannya pada struktur kelembagaan dan kurikulum. Di Indonesia, moderasi 

beragama dipraktikkan melalui kebijakan Kementerian Agama serta diterapkan di madrasah 

dan perguruan tinggi Islam. Para pendidik berperan sebagai motor utama dalam menanamkan 

nilai toleransi, antipaham radikal, serta kecintaan terhadap tanah air. Seorang guru madrasah 

menyatakan, “Kami selalu menekankan bahwa beragama secara moderat bukan berarti 

mengurangi iman, tetapi memperluas pemahaman tentang kasih dan kemanusiaan.” Temuan 

ini sejalan dengan hasil riset Zulkarnain et al. yang menunjukkan bahwa pendidikan moderasi 

di madrasah juga digunakan untuk mencegah kekerasan berbasis gender dan praktik intoleran 

di lingkungan sekolah 
17

. 

Tidak seperti di Indonesia, penerapan moderasi beragama di Turki berlangsung lebih 

sistematis melalui dukungan kelembagaan, terutama Diyanet dan sekolah-sekolah Imam 

Hatip. Nilai-nilai Islam moderat diintegrasikan bersamaan dengan prinsip sekularisme yang 

menjadi fondasi negara. Berdasarkan berbagai studi tentang pendidikan agama di Turki, 

proses pembelajaran di Imam Hatip Schools cenderung menekankan pendekatan rasional dan 

dialogis, termasuk diskusi kritis dan pelatihan toleransi antaragama. Dalam salah satu kajian 

tersebut, seorang pendidik Imam Hatip School mengungkapkan bahwa pendidikan agama di 

Turki diarahkan untuk membentuk pemahaman Islam yang relevan dengan nilai-nilai 

kemanusiaan global, bukan hanya fokus pada aturan fikih. Temuan ini menguatkan hasil 

penelitian Bahri et al. yang menunjukkan bahwa Indonesia, Malaysia, dan Turki memiliki 

kecenderungan serupa dalam membangun kerangka moderasi beragama melalui kebijakan 

pendidikan formal 
18

. 

Analisis tematik atas hasil wawancara serta observasi mengidentifikasi tiga tema 

utama: (1) moderasi sebagai praktik penanaman nilai, (2) kebijakan negara sebagai penentu 

arah kesadaran moderat, dan (3) tantangan kontekstual dalam penerapannya. Tema pertama 

menegaskan bahwa nilai moderasi diperkuat melalui aktivitas reflektif seperti diskusi lintas 

agama, debat ilmiah, dan kegiatan sosial. Tema kedua mengindikasikan bahwa intervensi 

                                                           
16

 Zulkarnain, S. Bulan, and I. K. Bakti, “Religious Moderation in Islamic Education as an Approach to 

Preventing Sexual Harassment: Implementation Analysis in Indonesian Madrasahs,” British Journal of 

Religious Education, 2025, https://doi.org/10.1080/01416200.2025.2570481. 
17

 Zulkarnain, S. Bulan, and I. K. Bakti. 
18

 R. Bahri, R. Rofiqi, and Kusaeri, “Religious Moderation Education: A Comparative Study of Islamic 

Approaches in Indonesia and Malaysia with Implications for Faith-Based Educatio,” Asia Pacific Journal of 

Education, 2025. 



JPIM: Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisipliner 
Vol. 02, No. 04, Tahun 2025, Hal. 2356-2364 ISSN: 3089–0128 (online) 

2362 |JPIM: Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisipliner 
 

negara di Turki lebih kuat dalam mengatur narasi keagamaan, sedangkan Indonesia lebih 

membuka ruang keberagaman. Tema ketiga memperlihatkan adanya hambatan sosial-budaya, 

misalnya bias ideologi guru atau resistensi masyarakat terhadap gagasan moderasi. Temuan 

ini sejalan dengan Hopid & Rachmaningtyas yang menyoroti persepsi ambivalen generasi 

muda terhadap moderasi beragama 
19

. 

PEMBAHASAN 

Temuan tersebut memperkuat kerangka konstruktivisme sosial yang menyatakan 

bahwa cara seseorang memahami agama dibentuk oleh interaksi sosial dan pengalaman 

belajar. Di Indonesia, strategi moderasi berkembang melalui proses dialog dan kolaborasi 

antarpemangku kepentingan pendidikan. Sebaliknya, Turki menerapkan pendekatan yang 

lebih bersifat top-down melalui kurikulum nasional yang berada di bawah kendali Diyanet. 

Perbedaan ini mendukung pandangan Astuti et al., yang menegaskan bahwa keberhasilan 

penerapan moderasi sangat dipengaruhi karakter sosial-budaya dan struktur pendidikan di 

tiap negara. Dengan demikian, pendekatan yang berhasil di Indonesia tidak dapat serta-merta 

diterapkan di Turki tanpa mempertimbangkan dinamika politik dan budaya setempat 
20

. 

Secara teoritis, studi ini memperluas pemahaman mengenai cara 

mengoperasionalisasikan konsep wasathiyah (jalan tengah) dalam konteks pendidikan di 

negara berbeda. Penelitian ini menemukan bahwa nilai moderasi tidak hanya diajarkan 

sebagai norma moral, tetapi juga diintegrasikan dalam kurikulum sosial, ekonomi, dan 

kemanusiaan. Hal ini sejalan dengan Fadlillah & Abdullah yang menekankan pentingnya 

pendekatan pedagogis konstruktivis dalam membangun kesadaran moderat melalui 

pengalaman belajar yang reflektif 
21

. Temuan penelitian ini juga menguatkan argumen 

Erihadiana & Mahmud bahwa pendidikan moderasi beragama harus selaras dengan karakter 

sosial-budaya masyarakat agar memberikan dampak transformative 
22

. 

Secara praktis, penelitian ini menawarkan rekomendasi bagi perumus kebijakan dan 

tenaga pendidik. Di Indonesia, diperlukan penguatan pelatihan guru serta literasi keagamaan 

moderat di lembaga pendidikan. Sementara itu, bagi Turki, dibutuhkan ruang dialog lintas 

agama yang lebih terbuka agar tidak terjadi eksklusivisme keagamaan. Dari sisi 

pengembangan keilmuan, studi ini memberikan kontribusi terhadap kajian pendidikan Islam 

moderat di era global dan membuka arah penelitian baru mengenai peran masyarakat sipil 

serta lembaga nonformal dalam memperluas praktik moderasi lintas budaya dan generasi. 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa strategi moderasi beragama dalam pendidikan di 

Indonesia dan Turki memiliki tujuan yang sejalan dalam membangun sikap toleran, inklusif, 

dan berimbang dalam beragama, meskipun mekanisme implementasi dan dukungan 

kelembagaannya berbeda. Di Indonesia, penguatan moderasi berlangsung secara kolaboratif 

                                                           
19

 A. Hopid and N. A. Rachmaningtyas, “Generation Z‟s Perception of Religious Moderation and Tendency to 

Choose Religious Studies in Indonesia,” Jurnal Pendidikan Agama Islam 20(1) (2023): 20–32, 

https://journal.uin-suka.ac.id/tarbiyah/jpai/article/view/v20i1.7689. 
20

 E. T. Astuti and F. A. K. K. E Tri, “Innovative Efforts of Islamic Education Teachers in Instilling Akhlakul 

Karimah in Autistic Students at Special Needs Schools (SLB),” JIE: Journal of Islamic Education 7(1) (2025): 

44–59., https://ejournal.stitmuhbangil.ac.id/index.php/jie/article/download/627/243. 
21

 Fadlillah and M. Abdullah, “Exploring the Potential of Constructivist Pedagogical Approach in Strengthening 

Religious Moderation: A Systematic Literature Review.” 
22

 M. Erihadiana and M. Mahmud, “Socio-Cultural Conditions of Islamic Education: A Systematic Literature 

Review of Indonesia and Middle Eastern Countries,” Journal of Research Enrichment 3(8) (2025), 

http://www.journalenrichment.com/index.php/jr/article/view/545. 



JPIM: Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisipliner 
Vol. 02, No. 04, Tahun 2025, Hal. 2356-2364 ISSN: 3089–0128 (online) 

2363 |JPIM: Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisipliner 
 

melalui kurikulum dan peran guru sebagai agen transformasi yang menanamkan nilai-nilai 

wasathiyah sesuai dengan karakter masyarakat yang beragam. Sementara itu, di Turki, 

moderasi beragama dioperasionalkan melalui struktur kelembagaan yang lebih terpusat, 

terutama melalui Diyanet dan jaringan Imam Hatip Schools, yang menggabungkan ajaran 

Islam moderat dengan prinsip kemanusiaan universal. 

Dari sisi teoretis, penelitian ini memperluas penerapan teori konstruktivisme sosial 

dan konsep wasathiyah dalam konteks pendidikan lintas budaya. Temuan ini menegaskan 

bahwa praktik moderasi beragama terbentuk melalui proses interaksi sosial, refleksi kritis, 

serta kebijakan pendidikan yang responsif terhadap realitas keberagaman. Secara praktis, 

penelitian ini menekankan urgensi peningkatan kapasitas pendidik dalam menginternalisasi 

nilai moderasi, pengembangan kurikulum yang relevan secara kontekstual, serta penguatan 

kerja sama antar lembaga pendidikan untuk membangun budaya damai di lingkungan sekolah 

maupun perguruan tinggi. 

Dari perspektif kebijakan, studi ini menggarisbawahi pentingnya kolaborasi antara 

pemerintah dan masyarakat untuk menciptakan ekosistem pendidikan yang mendorong 

toleransi antaragama. Pemerintah Indonesia disarankan memperdalam integrasi nilai 

moderasi dalam kurikulum nasional, sedangkan Turki dapat mempertimbangkan perluasan 

ruang dialog lintas agama di sekolah. Penelitian mendatang direkomendasikan untuk 

mengeksplorasi kontribusi masyarakat sipil dan lembaga nonformal dalam menanamkan nilai 

moderasi secara berkelanjutan serta menilai dampaknya bagi pembangunan sosial dan 

perdamaian global. 

DAFTAR PUSTAKA 

A. Astuti, F, Mulianingsih, A. Purnomo, and D. Saputra. “Integration of Religious 

Moderation in Social Studies Education for Strengthening Disaster Resilience and 

Sustainable Economic Development in Vulnerable Communities.” ERIC Journal, 

2025, 20. https://eric.ed.gov/?id=EJ1485190. 

Afwadzi, B, and M Miski. “Religious Moderation in Indonesian Higher Educations: 

Literature Review.” Jurnal Studi Islam 22 (2) (2021): 203–31. 

Astuti, E. T., and F. A. K. K. E Tri. “Innovative Efforts of Islamic Education Teachers in 

Instilling Akhlakul Karimah in Autistic Students at Special Needs Schools (SLB).” 

JIE: Journal of Islamic Education 7(1) (2025): 44–59. 

https://ejournal.stitmuhbangil.ac.id/index.php/jie/article/download/627/243. 

Bahri, R., R. Rofiqi, and Kusaeri. “Religious Moderation Education: A Comparative Study of 

Islamic Approaches in Indonesia and Malaysia with Implications for Faith-Based 

Educatio.” Asia Pacific Journal of Education, 2025. 

Bahri, R., R. Rofiqi, and Kusaeri. “Eligious Moderation Education: A Comparative Study of 

Islamic Approaches in Indonesia and Malaysia with Implications for Faith-Based 

Education.” Compare: A Journal of Comparative and International Education., 2025. 

https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/19422539.2025.2519727. 

Bruinessen, M. M. van. “Comparing the Governance of Islam in Turkey and Indonesia: 

Diyanet and the Ministry of Religious Affair.” Utrecht University, 2018. 

Erihadiana, M., and M. Mahmud. “Socio-Cultural Conditions of Islamic Education: A 

Systematic Literature Review of Indonesia and Middle Eastern Countries.” Journal of 



JPIM: Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisipliner 
Vol. 02, No. 04, Tahun 2025, Hal. 2356-2364 ISSN: 3089–0128 (online) 

2364 |JPIM: Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisipliner 
 

Research Enrichment 3(8) (2025). 

http://www.journalenrichment.com/index.php/jr/article/view/545. 

Fadlillah, N., and M. Abdullah. “Exploring the Potential of Constructivist Pedagogical 

Approach in Strengthening Religious Moderation: A Systematic Literature Review.” 

Scaffolding Journal 6(1) (2024). doi: https://doi.org/10.37680/scaffolding.v6i1.4306. 

Hopid, A., and N. A. Rachmaningtyas. “Generation Z‟s Perception of Religious Moderation 

and Tendency to Choose Religious Studies in Indonesia,.” Jurnal Pendidikan Agama 

Islam 20(1) (2023): 20–32. https://journal.uin-

suka.ac.id/tarbiyah/jpai/article/view/v20i1.7689. 

M. S. Maulana. “The Politics of Religious Recognition: A Comparative Study of Modern 

Government Policies in Indonesia and Turkey.” Journal of Law, Policy, and 

Humanities 6(1) (2025): 148–156. 

https://doi.org/https://doi.org/10.38035/jlph.v6i1.2435. 

Muhaemin, M, R. Rusdiansyah, and M Pabbajah. “Religious Moderation in Islamic Religious 

Education as a Response to Intolerance Attitudes in Indonesian Educational 

Institutions.” Journal of Social Studies Education Research 14(2) (2023): 253–74. 

https://www.learntechlib.org/p/223024. 

Mulyana, R. “Religious Moderation in Islamic Religious Education Textbook and 

Implementation in Indonesia.” HTS Teologiese Studies / Theological Studies 79(1) 

(2023): a8592. https://www.scielo.org.za/pdf/hts/v79n1/78.pdf. 

Naim, N., A. Aziz, and T. Teguh. “Integration of „Madrasah Diniyah‟ Learning Systems for 

Strengthening Religious Moderation in Indonesian Universities,.” ERIC Journal, 

2022. https://eric.ed.gov/?id=EJ1340733. 

Pektas, Serafettin. “A Comparative Analysis of Three Sunni Muslim Organizations on 

„moderate‟ and „Radical‟ Islam in Egypt, Morocco and Indonesia.” Religion 51, no. 2 

(2021): 190–213. https://doi.org/https://doi.org/10.1080/0048721X.2020.1868383. 

Rahmadi, R., and H Hamdan. “Moderasi Beragama Dalam Konteks Pendidikan Islam: 

Perspektif Multidisipliner Dan Aplikasinya Di Lembaga Pendidikan Islam Di 

Indonesia.” Jurnal Studi Islam Dan Humaniora 21(1) (2023). 

http://103.180.95.17/index.php/khazanah/article/view/8487. 

Zulkarnain, S. Bulan, and I. K. Bakti. “Religious Moderation in Islamic Education as an 

Approach to Preventing Sexual Harassment: Implementation Analysis in Indonesian 

Madrasahs.” British Journal of Religious Education, 2025. 

https://doi.org/10.1080/01416200.2025.2570481. 

 

 


