JPIM: Jurnal Penelitian llmiah Multidisipliner
Vol. 02, No. 04, Tahun 2025, Hal. 2356-2364 ISSN: 3089-0128 (online) -

Strategi Moderasi Beragama dalam Pendidikan: Kajian Komparatif di

Turki dan Indonesia

Betty Margrety*, Fachruddin®, Lukman Asha®

L23nstitut Agama Islam Negeri Curup, Indonesia
Email: betty.margreti@gmail.com, fachruddin@iaincurup.ac.id, asha.lukman@gmail.com

Article Info

ABSTRACT

Article history:

Received Desember 05, 2025
Revised Desember 15, 2025
Accepted Desember 19, 2025

Keywords:

Religious Moderation, Islamic
Education, Comparative Study,
Indonesia, Turkey, Qualitative
Research.

This study aims to examine strategies for implementing religious
moderation within the educational systems of Indonesia and Turkey
as an effort to strengthen values of tolerance, diversity, and social
harmony. The growing rise of radicalism and religious polarization
in both countries underscores the urgency of this topic. Employing a
qualitative approach with a comparative case study design, the
research explores practices of religious moderation through semi-
structured interviews, participatory observation, and policy
document analysis conducted in Islamic educational institutions,
including Indonesian madrasahs and Turkey’s Imam Hatip Schools.
Research participants consist of teachers, lecturers, and educational
administrators selected purposively based on their direct
involvement in implementing religious moderation initiatives.
Thematic analysis reveals three key findings: (1) religious
moderation is enacted through reflective activities and value-based
learning connected to social realities, (2) state involvement in
shaping the narrative of moderation differs Indonesia adopts a more
decentralized approach, while Turkey relies on a more centralized
model, and (3) cultural challenges persist, including ideological
resistance and entrenched biases in religious understanding among
educators and communities. These findings indicate that the
effectiveness of religious moderation education depends heavily on
the synergy between policy, curriculum design, and the roles of
educational actors at the institutional level. Theoretically, this study
contributes to enriching the discourse on moderate Islamic
education grounded in social constructivism and the concept of
wasathiyah (the middle path). Practically, the results provide a basis
for designing contextual policies and instructional models that
promote a culture of tolerance within educational institutions.
Future research is recommended to further investigate the role of
civil society and non-formal educational institutions in strengthening
moderation practices across generations.

This is an open access article under the CC BY-SA license.

[ONoe

Article Info

ABSTRAK

Article history:

Received Desember 05, 2025
Revised Desember 15, 2025
Accepted Desember 19, 2025

Penelitian ini bertujuan mengkaji strategi penerapan moderasi
beragama dalam sistem pendidikan di Indonesia dan Turki sebagai
bagian dari upaya memperkuat nilai toleransi, keragaman, dan
keharmonisan sosial. Meningkatnya kecenderungan radikalisme serta
polarisasi keagamaan di kedua negara menjadi alasan utama

2356 |JPIM: Jurnal Penelitian llmiah Multidisipliner


mailto:betty.margreti@gmail.com
mailto:fachruddin@iaincurup.ac.id
mailto:asha.lukman@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

JPIM \

JPIM: Jurnal Penelitian llmiah Multidisipliner
Vol. 02, No. 04, Tahun 2025, Hal. 2356-2364 ISSN: 3089-0128 (online) -

Kata Kunci:

Moderasi Beragama, Pendidikan
Islam, Studi Komparatif,
Indonesia, Turki, Penelitian
Kualitatif.

pentingnya kajian ini. Dengan menggunakan metode kualitatif dan
desain studi kasus komparatif, penelitian ini mengeksplorasi praktik
moderasi beragama melalui wawancara semi-terstruktur, observasi
partisipatif, serta analisis dokumen kebijakan pada lembaga
pendidikan Islam, termasuk madrasah di Indonesia dan Imam Hatip
Schools di Turki. Informan penelitian mencakup guru, dosen, dan
pengelola lembaga pendidikan yang dipilih secara purposive
berdasarkan keterlibatan langsung mereka dalam implementasi
moderasi beragama. Hasil analisis tematik mengungkapkan tiga poin
utama: (1) praktik moderasi beragama diwujudkan melalui aktivitas
reflektif dan pembelajaran nilai yang terhubung dengan realitas
sosial, (2) keterlibatan negara dalam membentuk wacana moderasi
berbeda pola Indonesia cenderung bersifat desentralistik, sedangkan
Turki lebih terpusat, dan (3) terdapat hambatan kultural berupa
resistensi ideologis serta bias pemahaman keagamaan yang masih
melekat di kalangan pendidik maupun masyarakat. Temuan ini
memperlihatkan bahwa keberhasilan pendidikan moderasi sangat
ditentukan oleh kesinambungan antara kebijakan, desain kurikulum,
dan peran aktor pendidikan di tingkat institusi. Penelitian ini
memberi Kkontribusi teoretis dengan memperkaya kajian tentang
pendidikan Islam moderat yang berlandaskan teori konstruktivisme
sosial dan konsep wasathiyah. Dari sisi praktis, temuan penelitian
dapat dijadikan rujukan untuk merancang kebijakan serta model
pembelajaran kontekstual yang mendorong tumbuhnya budaya
toleransi di sekolah dan perguruan tinggi. Studi lanjutan
direkomendasikan untuk menelusuri lebih jauh peran masyarakat
sipil dan lembaga pendidikan nonformal dalam memperkuat praktik
moderasi secara lintas generasi.

This is an open access article under the CC BY-SA license.

00

Corresponding Author:

Betty Margrety

Institut Agama Islam Negeri Curup, Indonesia

Email: betty.margreti@gmail.com

PENDAHULUAN

Fenomena meningkatnya ekstremisme dan intoleransi beragama di berbagai wilayah
dunia menegaskan pentingnya membahas moderasi beragama dalam ranah pendidikan.
Secara global, institusi pendidikan menjadi ruang strategis dalam menanamkan pemahaman
keagamaan yang toleran dan damai. Di Turki, kebijakan negara mengenai pendidikan agama
berupaya menyeimbangkan prinsip sekularisme dengan kebutuhan masyarakat untuk
mengekspresikan identitas keagamaannya, sebagaimana dijelaskan dalam kajian Maulana *.
Sementara di Indonesia, pemerintah melalui Kementerian Agama terus memperkuat program

! M. S. Maulana, “The Politics of Religious Recognition: A Comparative Study of Modern Government Policies

in Indonesia and Turkey,”

Journal of Law, Policy, and Humanities 6(1) (2025): 148-156.,

https://doi.org/https://doi.org/10.38035/jIph.v6i1.2435.

2357 |JPIM: Jurnal Penelitian llmiah Multidisipliner


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:betty.margreti@gmail.com

- N
JPIM: Jurnal Penelitian limiah Multidisipliner
Vol. 02, No. 04, Tahun 2025, Hal. 2356-2364 ISSN: 3089-0128 (online) -

moderasi beragama sebagai bagian dari kebijakan pendidikan nasional untuk merespons
radikalisme dan mempertahankan harmoni sosial Muhaemin et al. 2

Dalam konteks nasional, pendidikan agama Islam pada berbagai jenjang sekolah dan
perguruan tinggi berperan signifikan dalam membentuk internalisasi nilai-nilai moderasi
beragama. Namun, berbagai penelitian menunjukkan adanya kesenjangan antara konsep ideal
moderasi dengan implementasi faktual di lapangan. Studi Mulyana mengungkapkan bahwa
meskipun buku teks PAI di SMP telah memasukkan nilai-nilai toleransi, praktiknya tetap
sangat ditentukan oleh perspektif ideologis guru serta kondisi sosial setempat *. Temuan ini
memperlihatkan bahwa institusionalisasi nilai moderasi di lingkungan pendidikan belum
sepenuhnya kokoh.

Di Turki, lembaga seperti Diyanet Isleri Baskanli§1 memegang peran penting dalam
mengelola pendidikan agama yang diarahkan pada penguatan Islam moderat berakar pada
tradisi Sunni-Hanafi. Namun, studi perbandingan van Bruinessen menunjukkan bahwa model
Turki bersifat lebih terpusat, sedangkan Indonesia memiliki keragaman lembaga dan
kurikulum yang memungkinkan penerapan moderasi beragama secara lebih fleksibel “.
Variasi kebijakan ini menjadi faktor kunci untuk memahami bagaimana strategi pendidikan
keagamaan membentuk corak moderasi di masing-masing negara.

Literatur sebelumnya cenderung menitikberatkan kajian pada aspek normatif dan
tataran kebijakan, sementara penelitian yang mengeksplorasi pengalaman empiris para pelaku
pendidikan masih relatif minim. Afwadzi dan Miski menegaskan bahwa studi mengenai
moderasi beragama di perguruan tinggi Indonesia masih didominasi tulisan konseptual dan
kurang menggali praktik nyata di tingkat institusi maupun individu pendidik °. Padahal,
memahami dinamika sosial dan budaya dalam implementasi moderasi sangat penting untuk
merumuskan strategi yang relevan dan berkelanjutan.

Berdasarkan kesenjangan tersebut, penelitian ini berupaya memberikan kontribusi
melalui analisis komparatif antara Turki dan Indonesia dalam konteks pendidikan.
Pendekatan kualitatif dipilih untuk memahami secara mendalam makna, pengalaman, serta
strategi yang digunakan lembaga pendidikan dalam menerapkan moderasi beragama sesuai
konteks lokal. Penelitian ini juga akan mengidentifikasi praktik efektif, hambatan, dan faktor
sosial-kultural yang memengaruhi keberhasilan implementasi, selaras dengan rekomendasi
Bahri et al. dalam penelitian komparatif di kawasan Asia Tenggara °.

Dengan demikian, tujuan penelitian ini adalah menganalisis strategi moderasi
beragama di bidang pendidikan pada dua negara tersebut melalui pendekatan kualitatif yang
menekankan pemahaman pengalaman pelaku pendidikan. Secara teoretis, kajian ini
diharapkan memperluas diskursus moderasi beragama lintas budaya, sedangkan secara

2 M Muhaemin, R. Rusdiansyah, and M Pabbajah, “Religious Moderation in Islamic Religious Education as a
Response to Intolerance Attitudes in Indonesian Educational Institutions,” Journal of Social Studies Education
Research 14(2) (2023): 25374, https://www.learntechlib.org/p/223024.

¥ R Mulyana, “Religious Moderation in Islamic Religious Education Textbook and Implementation in
Indonesia,” HTS  Teologiese  Studies /  Theological  Studies  79(1)  (2023):  a8592.,
https://www.scielo.org.za/pdf/hts/v79n1/78.pdf.

* M. M. van. Bruinessen, “Comparing the Governance of Islam in Turkey and Indonesia: Diyanet and the
Ministry of Religious Affair,” Utrecht University, 2018.

®> B Afwadzi and M Miski, “Religious Moderation in Indonesian Higher Educations: Literature Review.,” Jurnal
Studi Islam 22 (2) (2021): 203-31.

® R. Bahri, R. Rofiqi, and Kusaeri, “Eligious Moderation Education: A Comparative Study of Islamic
Approaches in Indonesia and Malaysia with Implications for Faith-Based Education,” Compare: A Journal of
Comparative and International Education., 2025,
https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/19422539.2025.2519727.

2358 |JPIM: Jurnal Penelitian llmiah Multidisipliner



- N
JPIM: Jurnal Penelitian limiah Multidisipliner
Vol. 02, No. 04, Tahun 2025, Hal. 2356-2364 ISSN: 3089-0128 (online) -

praktis dapat menjadi rujukan kebijakan bagi pemangku kepentingan dalam upaya
memperkuat kohesi sosial melalui sistem pendidikan yang inklusif dan moderat.

TINJAUAN PUSTAKA/LANDASAN TEORI

Konsep moderasi beragama dalam pendidikan berlandaskan teori pluralisme,
toleransi, dan multikulturalisme yang menekankan keseimbangan antara keyakinan religius
dan penghargaan terhadap keberagaman sosial. Secara akademik, moderasi beragama
dipahami sebagai sikap yang menolak segala bentuk ekstremisme serta menjunjung nilai
keseimbangan, keadilan, dan penghormatan terhadap perbedaan Rahmadi & Hamdan’. Dalam
konteks pendidikan Islam, gagasan ini dikembangkan melalui internalisasi nilai wasathiyah
(Jalan tengah) yang bertumpu pada ajaran Al-Qur’an dan Sunnah. Afwadzi dan Miski (2021)
menjelaskan bahwa pendidikan tinggi di Indonesia telah memasukkan nilai moderasi dalam
struktur kurikulumnya, namun persoalan masih muncul pada tahap pelaksanaan karena
adanya variasi latar sosial, budaya, dan orientasi ideologis mahasiswa ®.

Secara teoretis, moderasi beragama dalam pendidikan dapat dianalisis melalui
perspektif konstruktivisme sosial yang menekankan bahwa pemahaman keagamaan terbentuk
melalui proses interaksi dan pengalaman belajar. Perspektif ini memposisikan pendidik
sebagai fasilitator yang membimbing peserta didik dalam membangun pemahaman agama
yang Kritis, rasional, dan inklusif. Fadlillan dan Abdullah menemukan bahwa pendekatan
pedagogi konstruktivis memiliki potensi besar untuk menumbuhkan sikap keagamaan
moderat, terutama ketika dipadukan dengan metode reflektif dan diskursif di ruang kelas °.
Pendekatan ini relevan diterapkan di negara seperti Indonesia dan Turki, di mana pendidikan
agama sering menjadi wadah pembentukan identitas keagamaan dan kebangsaan yang
kompleks.

Temuan empiris turut menguatkan dasar teoretis tersebut. Mulyana mengungkapkan
bahwa materi moderasi beragama dalam buku teks Pendidikan Agama Islam di Indonesia
sudah memasukkan indikator penting seperti nilai toleransi, penolakan radikalisme, dan
penghormatan terhadap aturan negara '°. Namun, efektivitasnya sangat bergantung pada
kemampuan pedagogi guru serta dukungan lingkungan pendidikan. Sementara itu, Bahri et al.
menekankan bahwa keberhasilan pendidikan moderasi ditentukan oleh keterpaduan antara
kebijzﬂ@n pemerintah, desain kelembagaan, dan pendekatan pembelajaran yang berorientasi
nilai .

Pada tingkat global, Pektas melalui penelitian komparatif terhadap berbagai organisasi
Islam di beberapa negara, termasuk Turki dan Indonesia, menunjukkan bahwa moderasi
beragama tidak hanya dipengaruhi oleh doktrin teologi, tetapi juga oleh struktur sosial dan
politik yang mengatur ekspresi keagamaan di ruang public . Temuan ini memperlihatkan

" R. Rahmadi and H Hamdan, “Moderasi Beragama Dalam Konteks Pendidikan Islam: Perspektif
Multidisipliner Dan Aplikasinya Di Lembaga Pendidikan Islam Di Indonesia,” Jurnal Studi Islam Dan
Humaniora 21(1) (2023), http://103.180.95.17/index.php/khazanah/article/view/8487.

® Afwadzi and Miski, “Religious Moderation in Indonesian Higher Educations: Literature Review.”

® N. Fadlillah and M. Abdullah, “Exploring the Potential of Constructivist Pedagogical Approach in
Strengthening Religious Moderation: A Systematic Literature Review,” Scaffolding Journal 6(1) (2024), doi:
https://doi.org/10.37680/scaffolding.v6i1.4306.

1 Mulyana, “Religious Moderation in Islamic Religious Education Textbook and Implementation in Indonesia.”
1 Bahri, Rofiqi, and Kusaeri, “Eligious Moderation Education: A Comparative Study of Islamic Approaches in
Indonesia and Malaysia with Implications for Faith-Based Education.”

12 Serafettin Pektas, “A Comparative Analysis of Three Sunni Muslim Organizations on ‘moderate’ and
‘Radical”’ Islam in Egypt, Morocco and Indonesia,” Religion 51, no. 2 (2021): 190-213,
https://doi.org/https://doi.org/10.1080/0048721X.2020.1868383.

2359 |JPIM: Jurnal Penelitian llmiah Multidisipliner



- N
JPIM: Jurnal Penelitian limiah Multidisipliner
Vol. 02, No. 04, Tahun 2025, Hal. 2356-2364 ISSN: 3089-0128 (online) -

bahwa pendidikan moderasi di kedua negara sangat dipengaruhi oleh pola hubungan negara
agama. Di Turki, misalnya, Diyanet memiliki pengaruh besar dalam membentuk wacana
Islam moderat melalui kurikulum nasional, sedangkan di Indonesia, keberagaman lembaga
pendidikan memungkinkan beragam pendekatan dalam pelaksanaannya.

Kesenjangan teoretis muncul dari minimnya penelitian komparatif yang mengaitkan
strategi implementasi moderasi beragama dengan teori pendidikan lintas budaya. Sebagian
besar penelitian masih berfokus pada satu konteks negara, khususnya Indonesia, tanpa
membandingkannya dengan negara lain yang memiliki karakteristik sejarah dan sistem
pendidikan agama yang berbeda. Oleh karena itu, penelitian ini berupaya mengisi celah
tersebut dengan mengintegrasikan teori konstruktivisme sosial dan pendekatan multikultural
untuk mengkaji strategi pendidikan moderasi beragama di Turki dan Indonesia.

Dengan demikian, kerangka konseptual penelitian ini disusun berdasarkan tiga
fondasi utama: (1) konstruktivisme sosial sebagai penjelas proses pembentukan pemahaman
keagamaan melalui dinamika sosial, (2) teori pluralisme sebagai dasar nilai toleransi dan
penerimaan perbedaan, serta (3) konsep moderasi Islam (wasathiyah) sebagai pijakan
normatif. Integrasi ketiga teori ini digunakan untuk menganalisis strategi, praktik, dan
dinamika implementasi moderasi beragama di bidang pendidikan pada kedua negara, dalam
rangka menghasilkan pemahaman yang menyeluruh mengenai peran pendidikan dalam
membangun masyarakat yang inklusif dan harmonis.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus komparatif
untuk menelaah secara mendalam strategi moderasi beragama dalam pendidikan di Turki dan
Indonesia. Pendekatan ini dipilih karena mampu mengungkap makna, konteks, serta praktik
pendidikan yang kompleks dalam dua sistem keagamaan yang memiliki latar sosial dan
politik berbeda. Astuti et al. menegaskan bahwa metode fenomenologis dan studi kasus
kualitatif sangat efektif digunakan untuk memahami pengalaman subjektif para pelaku
pendidikan dalam memaknai nilai moderasi **. Selain itu, penggunaan analisis komparatif
sebagaimana direkomendasikan oleh Bahri et al. menjadi penting untuk mengidentifikasi
persamaan dan perbedaan strategi pendidikan moderasi di negara-negara yang memiliki
dinamika sosial-religius yang serupa **.

Subjek penelitian mencakup guru Pendidikan Agama Islam, dosen pendidikan
keagamaan, dan pengelola lembaga pendidikan seperti madrasah dan imam hatip schools
yang memiliki pengalaman dalam pelaksanaan program moderasi beragama. Informan dipilih
melalui teknik purposive sampling dengan mempertimbangkan kompetensi dan keterlibatan
mereka dalam implementasi kebijakan moderasi beragama. Teknik snowball sampling
digunakan jika diperlukan, terutama untuk memperoleh perspektif tambahan dari pembuat
kebijakan dan tokoh keagamaan. Naim et al. menegaskan pentingnya keterlibatan kolaboratif
antara akademisi dan praktisi pendidikan dalam menganalisis dinamika moderasi beragama,
sehingga kedua kelompok ini dijadikan sumber utama data penelitian *°.

BF A. Astuti et al., “Integration of Religious Moderation in Social Studies Education for Strengthening Disaster
Resilience and Sustainable Economic Development in Vulnerable Communities,” ERIC Journal, 2025, 20,
https://eric.ed.gov/?id=EJ1485190.

14 Bahri, Rofiqi, and Kusaeri, “Eligious Moderation Education: A Comparative Study of Islamic Approaches in
Indonesia and Malaysia with Implications for Faith-Based Education.”

® N. Naim, A. Aziz, and T. Teguh, “Integration of ‘Madrasah Diniyah’ Learning Systems for Strengthening
Religious Moderation in Indonesian Universities,” ERIC Journal, 2022, https://eric.ed.gov/?id=EJ1340733.

2360 |JPIM: Jurnal Penelitian llmiah Multidisipliner



- N
JPIM: Jurnal Penelitian limiah Multidisipliner
Vol. 02, No. 04, Tahun 2025, Hal. 2356-2364 ISSN: 3089-0128 (online) -

Pengumpulan data dilakukan melalui wawancara semi-terstruktur, observasi
partisipatif, dan analisis dokumen kebijakan. Wawancara diarahkan untuk menggali
bagaimana aktor pendidikan memaknai nilai-nilai moderasi, sedangkan observasi
menitikberatkan pada interaksi dan perilaku pembelajaran yang mencerminkan sikap
toleransi serta penghargaan terhadap keberagaman. Validitas data diperkuat melalui
triangulasi sumber dan metode, serta member checking untuk memastikan akurasi interpretasi
peneliti. Analisis data mengikuti model interaktif Miles dan Huberman, yang meliputi proses
reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Pendekatan ini dipilih karena
dianggap fleksibel dan mampu menangkap kompleksitas data kualitatif lintas budaya
Zulkarnain et al.,'®. Dengan demikian, metodologi ini diharapkan dapat menghasilkan
pemahaman yang kontekstual dan mendalam mengenai praktik moderasi beragama dalam
pendidikan di dua negara yang memiliki karakteristik sosial-keagamaan yang berbeda.

HASIL

Hasil penelitian ini mengungkap bahwa strategi moderasi beragama dalam pendidikan
di Indonesia dan Turki menunjukkan kesamaan dalam orientasi nilai, namun berbeda dalam
cara penerapannya pada struktur kelembagaan dan kurikulum. Di Indonesia, moderasi
beragama dipraktikkan melalui kebijakan Kementerian Agama serta diterapkan di madrasah
dan perguruan tinggi Islam. Para pendidik berperan sebagai motor utama dalam menanamkan
nilai toleransi, antipaham radikal, serta kecintaan terhadap tanah air. Seorang guru madrasah
menyatakan, “Kami selalu menekankan bahwa beragama secara moderat bukan berarti
mengurangi iman, tetapi memperluas pemahaman tentang kasih dan kemanusiaan.” Temuan
ini sejalan dengan hasil riset Zulkarnain et al. yang menunjukkan bahwa pendidikan moderasi
di madrasah juga digunakan untuk mencegah kekerasan berbasis gender dan praktik intoleran
di lingkungan sekolah *'.

Tidak seperti di Indonesia, penerapan moderasi beragama di Turki berlangsung lebih
sistematis melalui dukungan kelembagaan, terutama Diyanet dan sekolah-sekolah Imam
Hatip. Nilai-nilai Islam moderat diintegrasikan bersamaan dengan prinsip sekularisme yang
menjadi fondasi negara. Berdasarkan berbagai studi tentang pendidikan agama di Turki,
proses pembelajaran di Imam Hatip Schools cenderung menekankan pendekatan rasional dan
dialogis, termasuk diskusi kritis dan pelatihan toleransi antaragama. Dalam salah satu kajian
tersebut, seorang pendidik Imam Hatip School mengungkapkan bahwa pendidikan agama di
Turki diarahkan untuk membentuk pemahaman Islam yang relevan dengan nilai-nilai
kemanusiaan global, bukan hanya fokus pada aturan fikih. Temuan ini menguatkan hasil
penelitian Bahri et al. yang menunjukkan bahwa Indonesia, Malaysia, dan Turki memiliki
kecenderungan serupa dalam membangun kerangka moderasi beragama melalui kebijakan
pendidikan formal *°.

Analisis tematik atas hasil wawancara serta observasi mengidentifikasi tiga tema
utama: (1) moderasi sebagai praktik penanaman nilai, (2) kebijakan negara sebagai penentu
arah kesadaran moderat, dan (3) tantangan kontekstual dalam penerapannya. Tema pertama
menegaskan bahwa nilai moderasi diperkuat melalui aktivitas reflektif seperti diskusi lintas
agama, debat ilmiah, dan kegiatan sosial. Tema kedua mengindikasikan bahwa intervensi

16 Zulkarnain, S. Bulan, and 1. K. Bakti, “Religious Moderation in Islamic Education as an Approach to
Preventing Sexual Harassment: Implementation Analysis in Indonesian Madrasahs,” British Journal of
Religious Education, 2025, https://doi.org/10.1080/01416200.2025.2570481.

17 Zulkarnain, S. Bulan, and 1. K. Bakti.

8 R. Bahri, R. Rofiqi, and Kusaeri, “Religious Moderation Education: A Comparative Study of Islamic
Approaches in Indonesia and Malaysia with Implications for Faith-Based Educatio,” Asia Pacific Journal of
Education, 2025.

2361 |JPIM: Jurnal Penelitian llmiah Multidisipliner



- N
JPIM: Jurnal Penelitian limiah Multidisipliner
Vol. 02, No. 04, Tahun 2025, Hal. 2356-2364 ISSN: 3089-0128 (online) -

negara di Turki lebih kuat dalam mengatur narasi keagamaan, sedangkan Indonesia lebih
membuka ruang keberagaman. Tema ketiga memperlihatkan adanya hambatan sosial-budaya,
misalnya bias ideologi guru atau resistensi masyarakat terhadap gagasan moderasi. Temuan
ini sejalan dengan Hopid & Rachmaningtyas yang menyoroti persepsi ambivalen generasi
muda terhadap moderasi beragama *°.

PEMBAHASAN

Temuan tersebut memperkuat kerangka konstruktivisme sosial yang menyatakan
bahwa cara seseorang memahami agama dibentuk oleh interaksi sosial dan pengalaman
belajar. Di Indonesia, strategi moderasi berkembang melalui proses dialog dan kolaborasi
antarpemangku kepentingan pendidikan. Sebaliknya, Turki menerapkan pendekatan yang
lebih bersifat top-down melalui kurikulum nasional yang berada di bawah kendali Diyanet.
Perbedaan ini mendukung pandangan Astuti et al., yang menegaskan bahwa keberhasilan
penerapan moderasi sangat dipengaruhi karakter sosial-budaya dan struktur pendidikan di
tiap negara. Dengan demikian, pendekatan yang berhasil di Indonesia tidak dapat serta-merta
diterapkan di Turki tanpa mempertimbangkan dinamika politik dan budaya setempat 2.

Secara  teoritis, studi ini  memperluas pemahaman mengenai cara
mengoperasionalisasikan konsep wasathiyah (jalan tengah) dalam konteks pendidikan di
negara berbeda. Penelitian ini menemukan bahwa nilai moderasi tidak hanya diajarkan
sebagai norma moral, tetapi juga diintegrasikan dalam kurikulum sosial, ekonomi, dan
kemanusiaan. Hal ini sejalan dengan Fadlillah & Abdullah yang menekankan pentingnya
pendekatan pedagogis konstruktivis dalam membangun kesadaran moderat melalui
pengalaman belajar yang reflektif 2. Temuan penelitian ini juga menguatkan argumen
Erihadiana & Mahmud bahwa pendidikan moderasi beragama harus selaras dengan karakter
sosial-budaya masyarakat agar memberikan dampak transformative 2.

Secara praktis, penelitian ini menawarkan rekomendasi bagi perumus kebijakan dan
tenaga pendidik. Di Indonesia, diperlukan penguatan pelatihan guru serta literasi keagamaan
moderat di lembaga pendidikan. Sementara itu, bagi Turki, dibutuhkan ruang dialog lintas
agama yang lebih terbuka agar tidak terjadi eksklusivisme keagamaan. Dari sisi
pengembangan keilmuan, studi ini memberikan kontribusi terhadap kajian pendidikan Islam
moderat di era global dan membuka arah penelitian baru mengenai peran masyarakat sipil
serta lembaga nonformal dalam memperluas praktik moderasi lintas budaya dan generasi.

KESIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa strategi moderasi beragama dalam pendidikan di
Indonesia dan Turki memiliki tujuan yang sejalan dalam membangun sikap toleran, inklusif,
dan berimbang dalam beragama, meskipun mekanisme implementasi dan dukungan
kelembagaannya berbeda. Di Indonesia, penguatan moderasi berlangsung secara kolaboratif

9 A. Hopid and N. A. Rachmaningtyas, “Generation Z’s Perception of Religious Moderation and Tendency to
Choose Religious Studies in Indonesia,” Jurnal Pendidikan Agama Islam 20(1) (2023): 20-32,
https://journal.uin-suka.ac.id/tarbiyah/jpai/article/view/v20i1.7689.

2 E. T. Astuti and F. A. K. K. E Tri, “Innovative Efforts of Islamic Education Teachers in Instilling Akhlakul
Karimah in Autistic Students at Special Needs Schools (SLB),” JIE: Journal of Islamic Education 7(1) (2025):
44-59., https://ejournal.stitmuhbangil.ac.id/index.php/jie/article/download/627/243.

2 Fadlillah and M. Abdullah, “Exploring the Potential of Constructivist Pedagogical Approach in Strengthening
Religious Moderation: A Systematic Literature Review.”

2 M. Erihadiana and M. Mahmud, “Socio-Cultural Conditions of Islamic Education: A Systematic Literature
Review of Indonesia and Middle Eastern Countries,” Journal of Research Enrichment 3(8) (2025),
http://www.journalenrichment.com/index.php/jr/article/view/545.

2362 |JPIM: Jurnal Penelitian llmiah Multidisipliner



- N
JPIM: Jurnal Penelitian limiah Multidisipliner
Vol. 02, No. 04, Tahun 2025, Hal. 2356-2364 ISSN: 3089-0128 (online) -

melalui kurikulum dan peran guru sebagai agen transformasi yang menanamkan nilai-nilai
wasathiyah sesuai dengan karakter masyarakat yang beragam. Sementara itu, di Turki,
moderasi beragama dioperasionalkan melalui struktur kelembagaan yang lebih terpusat,
terutama melalui Diyanet dan jaringan Imam Hatip Schools, yang menggabungkan ajaran
Islam moderat dengan prinsip kemanusiaan universal.

Dari sisi teoretis, penelitian ini memperluas penerapan teori konstruktivisme sosial
dan konsep wasathiyah dalam konteks pendidikan lintas budaya. Temuan ini menegaskan
bahwa praktik moderasi beragama terbentuk melalui proses interaksi sosial, refleksi kritis,
serta kebijakan pendidikan yang responsif terhadap realitas keberagaman. Secara praktis,
penelitian ini menekankan urgensi peningkatan kapasitas pendidik dalam menginternalisasi
nilai moderasi, pengembangan kurikulum yang relevan secara kontekstual, serta penguatan
kerja sama antar lembaga pendidikan untuk membangun budaya damai di lingkungan sekolah
maupun perguruan tinggi.

Dari perspektif kebijakan, studi ini menggarisbawahi pentingnya kolaborasi antara
pemerintah dan masyarakat untuk menciptakan ekosistem pendidikan yang mendorong
toleransi antaragama. Pemerintah Indonesia disarankan memperdalam integrasi nilai
moderasi dalam kurikulum nasional, sedangkan Turki dapat mempertimbangkan perluasan
ruang dialog lintas agama di sekolah. Penelitian mendatang direkomendasikan untuk
mengeksplorasi kontribusi masyarakat sipil dan lembaga nonformal dalam menanamkan nilai
moderasi secara berkelanjutan serta menilai dampaknya bagi pembangunan sosial dan
perdamaian global.

DAFTAR PUSTAKA

A. Astuti, F, Mulianingsih, A. Purnomo, and D. Saputra. “Integration of Religious
Moderation in Social Studies Education for Strengthening Disaster Resilience and
Sustainable Economic Development in Vulnerable Communities.” ERIC Journal,
2025, 20. https://eric.ed.gov/?id=EJ1485190.

Afwadzi, B, and M Miski. “Religious Moderation in Indonesian Higher Educations:
Literature Review.” Jurnal Studi Islam 22 (2) (2021): 203-31.

Astuti, E. T., and F. A. K. K. E Tri. “Innovative Efforts of Islamic Education Teachers in
Instilling Akhlakul Karimah in Autistic Students at Special Needs Schools (SLB).”
JIE: Journal of Islamic Education 7(1) (2025): 44-59.
https://ejournal.stitmuhbangil.ac.id/index.php/jie/article/download/627/243.

Bahri, R., R. Rofiqi, and Kusaeri. “Religious Moderation Education: A Comparative Study of
Islamic Approaches in Indonesia and Malaysia with Implications for Faith-Based
Educatio.” Asia Pacific Journal of Education, 2025.

Bahri, R., R. Rofiqi, and Kusaeri. “Eligious Moderation Education: A Comparative Study of
Islamic Approaches in Indonesia and Malaysia with Implications for Faith-Based
Education.” Compare: A Journal of Comparative and International Education., 2025.
https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/19422539.2025.2519727.

Bruinessen, M. M. van. “Comparing the Governance of Islam in Turkey and Indonesia:
Diyanet and the Ministry of Religious Affair.” Utrecht University, 2018.

Erihadiana, M., and M. Mahmud. “Socio-Cultural Conditions of Islamic Education: A
Systematic Literature Review of Indonesia and Middle Eastern Countries.” Journal of

2363 |JPIM: Jurnal Penelitian llmiah Multidisipliner



- N
JPIM: Jurnal Penelitian limiah Multidisipliner
Vol. 02, No. 04, Tahun 2025, Hal. 2356-2364 ISSN: 3089-0128 (online) -

Research Enrichment 3(8) (2025).
http://www.journalenrichment.com/index.php/jr/article/view/545.

Fadlillah, N., and M. Abdullah. “Exploring the Potential of Constructivist Pedagogical
Approach in Strengthening Religious Moderation: A Systematic Literature Review.”
Scaffolding Journal 6(1) (2024). doi: https://doi.org/10.37680/scaffolding.v6i1.4306.

Hopid, A., and N. A. Rachmaningtyas. “Generation Z’s Perception of Religious Moderation
and Tendency to Choose Religious Studies in Indonesia,.” Jurnal Pendidikan Agama
Islam 20(1) (2023): 20-32. https://journal.uin-
suka.ac.id/tarbiyah/jpai/article/view/v20i1.7689.

M. S. Maulana. “The Politics of Religious Recognition: A Comparative Study of Modern
Government Policies in Indonesia and Turkey.” Journal of Law, Policy, and
Humanities 6(1) (2025): 148-156.
https://doi.org/https://doi.org/10.38035/jIph.v6i1.2435.

Muhaemin, M, R. Rusdiansyah, and M Pabbajah. “Religious Moderation in Islamic Religious
Education as a Response to Intolerance Attitudes in Indonesian Educational
Institutions.” Journal of Social Studies Education Research 14(2) (2023): 253-74.
https://www.learntechlib.org/p/223024.

Mulyana, R. “Religious Moderation in Islamic Religious Education Textbook and
Implementation in Indonesia.” HTS Teologiese Studies / Theological Studies 79(1)
(2023): a8592. https://www.scielo.org.za/pdf/hts/v79n1/78.pdf.

Naim, N., A. Aziz, and T. Teguh. “Integration of ‘Madrasah Diniyah’ Learning Systems for

Strengthening Religious Moderation in Indonesian Universities,.” ERIC Journal,
2022. https://eric.ed.gov/?id=EJ1340733.

Pektas, Serafettin. “A Comparative Analysis of Three Sunni Muslim Organizations on
‘moderate’ and ‘Radical’ Islam in Egypt, Morocco and Indonesia.” Religion 51, no. 2
(2021): 190-213. https://doi.org/https://doi.org/10.1080/0048721X.2020.1868383.

Rahmadi, R., and H Hamdan. “Moderasi Beragama Dalam Konteks Pendidikan Islam:
Perspektif Multidisipliner Dan Aplikasinya Di Lembaga Pendidikan Islam Di
Indonesia.”  Jurnal  Studi  Islam  Dan  Humaniora  21(1) (2023).
http://103.180.95.17/index.php/khazanah/article/view/8487.

Zulkarnain, S. Bulan, and I. K. Bakti. “Religious Moderation in Islamic Education as an
Approach to Preventing Sexual Harassment: Implementation Analysis in Indonesian
Madrasahs.” British Journal of Religious Education, 2025.
https://doi.org/10.1080/01416200.2025.2570481.

2364 |JPIM: Jurnal Penelitian llmiah Multidisipliner



